29 Traduit de Anglais vers Frangais - www.onlinedoctranslator.com

7. L'IMPORTANCE DU « MESSIE »

Mais vous, qui dites-vous que je suis ?
Simon Pierre répondit :
Tu es le Messie, le Fils du Dieu vivant !
(Mt 16:15-16).

Que signifie le mot « Messie » ? Quelle est la signification de ce titre ? Le
contexte des Evangiles est trés juif. Lorsque les chrétiens lisent les Evangiles
de Matthieu, Marc, Luc et Jean, ils les lisent souvent d'un point de vue
chrétien, ce qui ne leur donne pas une image fidéle de la réalité. Certains
seront peut-étre surpris d'apprendre qu'il n'y avait ni chrétiens ni églises a
I'époque de Jésus. Il faudra attendre le livre des Actes des Apdtres pour cela.
Jésus a bien dit qu'il fonderait son Eglise, c'est-a-dire une communauté
organisée de son peuple, ceux qui croient en lui, mais cela devait se faire par
l'intermédiaire des apotres et d'autres personnes a l'avenir. Jésus nous est
présenté dans les Evangiles comme le Messie de la religion juive, attendu
avec impatience par les fideles. Il est I'accomplissement de la Bonne
Nouvelle prophétisée dans I'AT.

Il est bon de chercher Jésus partout dans la Bible, mais il est dangereux de
lire 'AT et méme les Evangiles avec une perspective chrétienne étroite. On
peut mal interpréter le message des auteurs et aboutir a spiritualiser et
allégoriser des passages selon des idées précongues, au lieu de prendre les
textes au pied de la lettre. Alors, mettons nos lunettes messianiques et
examinons ce qui a ét¢ dit de Jésus. Cela nous aidera a comprendre pourquoi
il a tant parlé du royaume de Dieu et de quoi il parlait.

Les versions plus anciennes de la Bible mentionnent rarement le « Messie ».
La version King James (KJV) ne mentionne le Messie que deux fois, et la
version standard révisée (RSV) sept fois. La version antérieure, la New
International Version (NIV), ne mentionne le Messie que deux fois, mais
I'édition de 2011 utilise le terme « Messie » 74 fois. Les traductions récentes
tendent a traduire Messie plus fréquemment. L'ISV traduit Messie 546 fois
et n'utilise jamais le mot « Christ ». Leur raison est « afin de souligner
l'affirmation unique des auteurs du NT, selon laquelle les choses dont ils ont
parlé concernaient Jésus comme I'accomplissement prétendu de 1'espérance
du Messie d'Israél ».

La conscience messianique de Jésus


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

Dés l'age de douze ans, peut-étre plus jeune, Jésus était conscient de sa
relation unique avec le Pére. Dés le début de son ministére, vers trente ans,
il était pleinement conscient de sa messianité. Il cita une prophétie
messianique lors d'un préche dans la synagogue de sa ville natale, Nazareth,
en disant :
L'Esprit du Seigneur est sur moi. Il m'a oint pour annoncer la Bonne
Nouvelle aux pauvres, il m'a envoyé proclamer aux captifs la
délivrance, aux aveugles le recouvrement de la vue et aux opprimés la
délivrance (Lc 4:18).

Mais sachant qu'il était le Messie, le roi juif tant attendu, comment pouvait-
il enseigner aux gens sa propre identité et sa mission sans étre arrété pour
militant politique ? Apres tout, la Judée était alors gouvernée par les
Romains, qui ne prenaient pas a la 1égére 1'annonce de l'arrivée d'un sauveur
et d'un roi juif. La stratégie de Jésus consistait a parler en paraboles et a
employer un langage cryptique.

Un jour, Jésus demanda a ses disciples qui ils pensaient qu'il était (Mc 8:27).
Beaucoup de Juifs semblaient le prendre pour la réincarnation d'un prophéte.
Jésus demanda alors a ses disciples qui ils pensaient qu'il était. Pierre
répondit : Tu es le Messie (Mc 8:29). Jésus les avertit alors de n'en parler a
personne. Immédiatement apres, il commenga a leur enseigner que le Fils de
I'homme devrait souffrir. Les anciens, les grands prétres et les scribes le
rejetteraient et il serait mis a mort, mais trois jours plus tard, il ressusciterait
(Mc 8:31). Ce n'était pas tout a fait ce qu'ils espéraient du Messie qu'ils
attendaient, alors Pierre prit Jésus a part et le réprimanda. Leur Messie, selon
les prophétes juifs, était un roi !

Le Messie et son royaume

Le message de Jean-Baptiste, le prophéte qui a préparé le chemin du
ministére de Jésus, était que les hommes devaient se repentir, car le royaume
des cieux était proche (Mt 3:2). Le royaume de Dieu était également au cceur
de l'enseignement de Jésus, du début a la fin. Dés son baptéme, il commenga
a précher que le royaume de Dieu était proche (Mc 1:15).

Au début du livre des Actes, Luc dit que Jésus s'était montré vivant a eux par
de nombreuses preuves convaincantes, apparaissant aux apdtres pendant
quarante jours et leur annongant le royaume de Dieu (Ac 1:3). A la fin du
livre des Actes, nous trouvons Paul emprisonné a Rome, ou il continua a
précher le royaume de Dieu et a enseigner avec assurance et liberté le
Seigneur Jésus le Messie (Ac 28:31).



Si nous pensons que ce concept est hors de propos aujourd'hui, c'est que nous
n'avons pas bien compris Jésus. Il est venu vers son peuple, Israél, et ils ne
l'ont pas recu. Il a donc envoyé ses disciples précher I'Evangile a toutes les
nations du monde, affirmant que cet Evangile du royaume serait proclamé
dans le monde entier en témoignage a toutes les nations, et qu'alors viendrait
la fin (Mt 24:14). Son Evangile ne parlait pas seulement de la croix et du
pardon des péchés ; c'était 'Evangile du royaume : le régne messianique.

Jésus dit a Nicodéme que, sans une nouvelle naissance, on ne verrait pas le
royaume de Dieu (Jn 3:3). Puis il reformula sa pensée et dit que, sans une
naissance d'eau et d'Esprit, on ne peut entrer dans le royaume de Dieu (Jn
3:5). Nicodéme exprimait son incrédulité quant a l'expression « né de
nouveau », mais n'avait aucun probléme avec l'expression « royaume de
Dieu ». Que pouvons-nous supposer de sa compréhension de la vision du
royaume de Dieu et de son entrée dans ce royaume ? Le royaume de Dieu ne
doit pas étre interprété géographiquement comme un lieu comme le
Royaume-Uni, mais plutét comme un « régne ». Voir le royaume de Dieu
peut signifier le voir en action, ou en faire 1'expérience. Cf. Ac 2:7, qui dit
que Dieu ne permettra pas que son Saint voie la décadence. Cela requiert une
transformation spirituelle, une naissance spirituelle. Y entrer est un concept
intéressant. Que peut-il signifier ? Il existe plusieurs possibilités. On pourrait
imaginer le royaume de Dieu comme I'Eglise, le ciel ou le paradis, et il faut
effectivement naitre de nouveau pour y entrer. Mais Nicodéme était un
pharisien, un homme comme Siméon, pieux et impatient de voir le Messie
venir sauver Israél. En étudiant 'utilisation de I'expression « royaume de
Dieu », telle qu'elle est reflétée dans ce livre, j'ai constaté que, dans un
contexte futur, elle fait généralement référence a un régne messianique futur.
Mais ce n'est pas toujours le cas, comme nous l'avons déja vu aux chapitres
3as.

La question suivante est : que signifie vivre ou entrer dans ce royaume futur ?
Le mot biblique « royaume » signifie régne ou royauté, et non un territoire
comme le Royaume-Uni. En tant que chef religieux juif, Nicodéme espérait
probablement participer au gouvernement du royaume du Messie s'il arrivait
de son vivant. Il n'y entrerait pas en tant que sujet, car « royaume » en hébreu
signifie royauté, gouvernement, régne ou monarchie.

La plupart des références au royaume de Dieu ou au royaume des cieux dans
le NT se trouvent dans les Evangiles et dans les bouches de Jean-Baptiste et
de Jésus. La plupart des érudits considérent ces termes comme synonymes,
mais le « royaume des cieux » (traduit par « royaume du ciel » par la Bible)
souligne l'origine et la nature célestes du royaume. « Le royaume des cieux
» n'est utilisé que par Matthieu ; des passages paralléles dans les autres
Evangiles utilisent « royaume de Dieu ». Jésus n'a pas de royaume céleste ;



celui-ci est le domaine du Pére. En tant que descendant promis de David, son
royaume est terrestre. C'est pourquoi le NT n'enseigne pas que Jésus régne
actuellement. Certes, il est actuellement assis a la droite du Pére. Cependant,
il ne s'agit pas du royaume de Dieu, le régne messianique sous-entendait
lorsque les mages demandérent : « Ou est celui qui est né roi des Juifs ? »

Pourquoi les épitres sont-elles relativement silencieuses sur le sujet ? La
terminologie du royaume concerne le Messie, son futur régne sur Terre et sa
monarchie, c'est-a-dire ceux qui régneront avec lui. Les épitres traitent
principalement d'évangélisation et de croissance de 1'Eglise. On parle de
construire ou d'étendre le royaume, mais ce n'est pas une terminologie
biblique ; on confond le royaume et 1'Eglise. La Bible ne parle pas de
construire le royaume de Dieu; le mot grec pour « royaume » signifie
royauté, qui ne peut étre construite. Mais Jésus a bien dit qu'il batirait son
Eglise (Mt 16:18), et il existe un lien étroit entre 'Eglise et la monarchie qui
régnerait avec lui. La monarchie est composée des élus, également appelés
les justes, les serviteurs de Dieu ou les enfants de Dieu. Ceux qui se disent
chrétiens aujourd'hui représentent 30 % de la population mondiale, mais
Jésus a dit que seuls quelques-uns seraient sauvés, plutot 5 % — seul le
Seigneur connait ceux qui lui appartiennent. Jésus a dit a Nicodéme que seuls
ceux qui sont nés de nouveau entreraient dans le royaume de Dieu.

Jésus a dit a Pierre qu'il lui donnerait les clés du royaume. Lui, les autres
disciples, et les disciples de Jésus a travers les 4ges, ont l'autorité et la
capacité d'amener d'autres personnes dans le royaume. Quelque chose se
passe en ce moment, secrétement, qui est vital pour chacun de nous. Depuis
2000 ans, Dieu exécute son plan pour chaque peuple et chaque nation. Selon
les paraboles de Jésus sur le royaume de Dieu, le semeur séme
continuellement la semence et récolte la moisson, tandis que l'ennemi séme
l'ivraie. Le levain impreégne continuellement la pate, et le grain de moutarde
grandit et devient un grand arbre. Des gens des quatre coins du monde
découvrent la perle de grand prix et le trésor caché. Le trésor et la perle de
grand prix font référence a Jésus et a la royauté dont les croyants en Jésus
vont hériter. Le filet du royaume attrape toutes sortes de poissons ; des gens
de différentes tribus et cultures, de différentes couleurs et langues, venus des
quatre coins du monde.

Jésus a beaucoup parlé du royaume de Dieu. Il est notre Sauveur et il a
enseigné l'avenir de ceux qui seraient sauvés. Il aurait pu parler du paradis,
de la vie éternelle (comme Jean le fait dans son Evangile) ou du ciel, mais il
a choisi d'enseigner le royaume de Dieu. Le royaume de Dieu est une
expression qui contraste avec les royaumes de cette terre, qui sont des
royaumes et des empires corrompus, établis par des hommes motivés par leur
orgueil et leur cupidité. Le régne du Messie trouve sa source en Dieu et



illustrera comment la royauté doit étre gérée. Le royaume de Dieu vient du
ciel, mais il est aussi étroitement lié a la terre. Jésus et sa monarchie
gouverneront le monde depuis une cité céleste dans le ciel ; la Nouvelle
Jérusalem qui descend du ciel d'aupres de Dieu.

Le royaume de Dieu est décrit comme un régne de mille ans durant lequel
Jésus, le Messie juif, régnera sur Isra€l depuis son trone terrestre jusqu'a ce
qu'il mette tous les ennemis sous ses pieds (Ps 110:1, Mt 19:28, Ap 20:4).
Nous ne connaissons pas tous les détails. Ce que nous savons, c'est qu'a son
retour sur terre, les saints morts ressusciteront et les saints vivants seront
transformés, et ils gouverneront la Terre avec le Messie. C'est le début de la
vie éternelle, car apreés la résurrection, nous ne pouvons plus mourir ; les
corps mortels deviennent immortels. La glorification commence lorsque les
saints ressuscités immortels commenceront a régner avec le Christ. Leurs
corps seront semblables a celui du Christ ressuscité, qui pourra se mouvoir
sans effort dans les domaines physique et spirituel, terrestre et céleste.

Le Messie dans les Evangiles

Matthieu décrit son Evangile comme un récit de la vie de Jésus le Messie,
fils de David, fils d'Abraham (Mt 1:1). Il souligne que Jésus est le Messie
juif attendu. Le mot grecChrisos,Christ, est équivalent au mot hébreu
Machia'h, le Messie, généralement considéré comme descendant de David
et d'Abraham, est un commandement du Seigneur au Seigneur de David (le
Messie) de s'asseoir a sa droite jusqu'a ce qu'il soumette ses ennemis. Le
Pére soumettra les ennemis du Messie, ce qui culminera avec la défaite de
Satan, de I'Antéchrist et du Faux Prophéte a Harmaguédon. Ce n'est qu'alors
que le Fils siégera sur son trone a Sion et gouvernera le monde. Pendant son
régne, le Fils soumettra toute domination, autorité et pouvoir, puis, apres
mille ans, il rendra la royauté a Dieu le Pére (1 Co 15:25-26). Le Psaume
110:1 est cité quatre fois dans le NT (Mt 22:44, Mc 12:36, Lc 20:42, Ac
2:34) et il est mentionné dans les épitres de Paul et de Pierre ainsi que dans
I'épitre aux Hébreux. Jésus le cita et demanda ensuite aux érudits juifs
pourquoi David appelait le Messie son Seigneur, alors qu'il est en réalité son
descendant. IIs n'avaient aucune réponse, car ils ne pouvaient accepter sa
divinité. Dans son discours de PentecOte, Pierre cita le verset et déclara
ensuite que tout le peuple d'Israél devait comprendre sans I'ombre d'un doute
que Dieu avait fait de ce Jésus, qu'ils avaient crucifié, a la fois Seigneur et
Messie (Ac 2:34-36). En ajoutant le titre de « Seigneur », Pierre plagait Jésus
sur un pied d'égalité¢ avec Dieu. Le titre complet, Seigneur Jésus-Christ,
affirmait clairement que Jésus de Nazareth est a la fois Seigneur (Yahvé) et
Messie.



Marc commence son Evangile en affirmant que son livre est la Bonne
Nouvelle de Jésus, le Messie, le Fils de Dieu. Il présente immédiatement
Jésus comme « Messie » et « Fils de Dieu », titres messianiques.

Luc cite les paroles de I'ange au prétre Zacharie concernant le fils qui lui
naitrait, Jean-Baptiste, lui annongant qu'il marcherait devant le Seigneur avec
I'esprit et la puissance d'Elie pour préparer le peuple a l'accueillir (Lc 1:17).
Ceci fait allusion a Malachi 3:1 et 4:5-6, qui contiennent les paroles des
derniéres prophéties messianiques de I'AT. La nuit de la naissance de Jésus,
des anges annoncerent aux bergers que leur Sauveur, le Seigneur Messie,
était né cette nuit-1a dans la cité de David (Lc 2:11). Ainsi, les Evangiles
insistent dés le début sur le fait que Jésus de Nazareth est le Messie juif tant
attendu.

Lorsque Jean-Baptiste commenca son ministere, il précha, exhortant les
hommes a se repentir, car le royaume des cieux était proche (Mt 3:2).
Lorsque Jésus commenga son ministére, il parcourut la Galilée, enseignant
dans les synagogues, préchant la bonne nouvelle du royaume et guérissant
toute maladie et toute infirmité parmi le peuple (Mt 4:23). A qui appartient
ce royaume ? Les Juifs religieux comprenaient qu’il ne s’agissait que du
royaume du Messie qu’ils attendaient.

Jean commence son Evangile en se concentrant sur la divinité de Jésus. Au
premier chapitre, André retrouve son frére Pierre et lui annonce qu'ils ont
trouvé le Messie (Jn 1:41). De méme, Philippe va trouver Nathanaél et lui
annonce qu'ils ont trouvé I'homme dont Moise et les prophétes ont parlé (Jn
1:45). Lorsque Nathanaél rencontre Jésus, il s'exclame : Rabbi, tu es le Fils
de Dieu ! Tu es le roi d'Israél ! (Jn 1:49). Et quel est le but déclaré de Jean
en écrivant son Evangile ? Il nous dit vers la fin de son livre qu'il a rapporté
les miracles pour que les gens croient que Jésus est le Messie, le Fils de Dieu,
et qu'en croyant en lui ils aient la vie (Jn 20:31).

Avez-vous compris le message ? Non seulement nous pouvons croire en
Jésus et avoir la vie, mais nous pouvons aussi croire que Jésus est le Messie.
C'est le but de tous les Evangiles, et c'est a partir de 1a que nous devons
construire notre théologie. Jésus est le Messie, et il revient établir son
royaume ici sur Terre, comme promis par les prophétes de I'AT. Chaque
Evangile précise trés tot que le sujet de leur biographie n'est autre que le
Messie attendu. Le mot grec Xpiotog est mentionné plus de 50 fois dans les
Evangiles et plus de 500 fois dans le NT. Pour les Juifs, 6 Xpiotog était un
titre signifiant « 1'Oint » ou, selon I'hébreu, « le Messie ». L'onction se faisait
en versant de l'huile sur la téte, et la personne ointe était ainsi consacrée au
service religieux comme prophete, prétre ou roi ; dans le cas de Jésus, les



trois. Mais aujourd'hui, de nombreux chrétiens comprennent Christ comme
un nom personnel plutét que comme un titre.

L'enseignement concernant notre régne futur avec le Messie dans son
royaume ne doit pas étre confondu avec celui de notre statut actuel, « en
Christ », qui est maintenant assis a la droite de Dieu. Paul a dit : « Dieu nous
a ressuscités avec lui et nous a fait asseoir avec lui dans le royaume céleste
en Jésus-Christ » (Eph 2:6). Si nous sommes ressuscités avec le Messie, nous
devons continuer a nous concentrer sur les choses d'en haut, ou le Messie est
assis a la droite de Dieu (Col 3:1). Etre ressuscités avec Christ et étre assis
dans les lieux célestes est notre position spirituelle actuelle « en Christ »,
mais étre assis avec Christ sur son trone terrestre au renouvellement de toutes
choses, et y régner avec lui, est une autre affaire. C'est 1a notre glorification
future.

Les Evangiles synoptiques ont été écrits pour résumer la vie et
I'enseignement de Jésus, et pour répondre a la question: qui était ce
personnage ? Les auteurs des Evangiles citent abondamment la Bible
hébraique et identifient Jésus au Messie, un personnage mystérieux, objet de
nombreuses prophéties ; mystérieux au sens de ses titres divins. Il était
généralement considéré par les Juifs de I'époque comme un sauveur qui
délivrerait Isra€l de ses ennemis et régnerait sur lui avec droiture, justice et
paix. Il exercerait également une profonde influence sur les nations du
monde.

L'Evangile de Matthieu commence par une généalogie de Jésus le Messie,
prouvant qu'il était un descendant d'Abraham, le pére de la nation juive, et
un descendant de David, le roi le plus vénéré d'Isragl, et celui a qui Dieu avait
fait la promesse suivante :

Quand ta vie sera accomplie et que tu iras rejoindre tes ancétres, je
susciterai ta descendance apres toi, celui qui sortira de tes entrailles,
et j'affermirai son royaume. Il batira un temple (une maison) dédié a
mon nom, et j'affermirai le tréne de son royaume pour toujours (2 S
7:12-13).

Bien que la promesse ait été en partie accomplie par son fils Salomon, qui
construisit le temple de Jérusalem, elle est également considérée comme une
prophétie messianique. C'est le Fils supréme de David qui batirait son Eglise
et régnerait éternellement. Dieu le désignera comme son Fils premier-né, le
plus élevé des rois de la terre. Il établira la lignée de David pour toujours,
son trone aussi longtemps que les cieux subsisteront (Ps 89:27-29). La «
maison » que le Messie batit est la communauté messianique, I'Eglise que
Jésus a promis de batir, et qui deviendra finalement la maison royale du
royaume messianique. La maison de Dieu est I'Eglise du Dieu vivant,



colonne et fondement de la vérité (1 Ti 3:15). Nous sommes actuellement en
train d'étre édifiés pour former une maison spirituelle, un sacerdoce saint,
offrant des sacrifices spirituels agréables a Dieu par Jésus le Messie (1 P 2:5).
En tant qu'enfants de Dieu, nous sommes héritiers de toutes choses, y
compris du gouvernement du monde.

A la naissance de Jésus (Mt 2:10), des astrologues venus d'Orient arrivérent
a Jérusalem a la recherche du nouveau-né, roi des Juifs. Apprenant la
nouvelle, le roi Hérode tua tous les enfants males de moins de deux ans de
Bethléem et des environs, craignant un rival. Jésus fut emmené en Egypte et
s'enfuit. Un ange apparut a Marie (Lc 1:32-33) et lui annonga qu'elle
enfanterait un fils et qu'elle l'appellerait Jésus. L'ange lui dit que son fils
régnerait sur Isra€l pour toujours. Autrement dit, il serait le Messie ! Il serait
grand et appelé Fils du Trés-Haut, et Dieu lui donnerait le trone de son
ancétre David, et son royaume ne finirait jamais.

Zacharie, le pére de Jean-Baptiste, prophétisa également au sujet de Jésus,
soulignant son ascendance davidique. Il affirma que Dieu leur avait suscité
un puissant Sauveur issu de la famille de son serviteur David, comme il
l'avait promis par l'intermédiaire de ses saints prophétes (Lc 1:68-70). Ainsi,
Jésus est clairement identifié dans ces premiers chapitres de Matthieu et de
Luc comme le Messie, le roi attendu dans la lignée de David. Il est aussi
appelé « le Seigneur », et quel autre homme, hormis le Messie, pourrait étre
appelé Seigneur ?

La question principale abordée dans ce livre concerne l'expression de
Matthieu « le royaume des cieux », ou « royaume de Dieu », telle qu'elle est
utilisée par d'autres auteurs du NT. Mon objectif est de montrer que cette
expression ne fait pas référence a la royauté ou a la souveraineté de Dieu le
Pére, universelle et éternelle, qui ne peut logiquement étre considérée comme
«proche ». Sa royauté ne peut pas non plus étre héritée ou acquise.
L'expression fait réguliérement référence au Messie lui-méme, a la royauté
qui vient de Dieu, a la royauté établie par Dieu le Pére, a la royauté de son
Fils bien-aimé. Contrairement a la souveraineté de Dieu sur tous, cette
royauté s'exerce sur Terre lorsqu'un roi humain régne pour une période
limitée mais longue. Il régnera depuis Jérusalem et sa royauté doit &tre
identifiée a celle promise au « Fils de I'homme » et aux saints (Dn 7:13-14,
27, Ap 20:4-6).

Lorsque Jésus accomplit son ministére public pendant trois ans, tout en
formant ses disciples, il se trouva confronté a une tache difficile. Il était né
Messie et Seigneur, mais il ne pouvait I'annoncer publiquement. Lorsque ses
disciples comprirent la vérité sur son identité, il leur dit de n'en parler a
personne. Il était le Messie, le roi promis d'Israél, et son message concernait



son royaume a venir, mais il ne pouvait le communiquer dans son
enseignement qu'en utilisant un langage ambigu. Il se présentait a la
troisiéme personne, le Fils de 'homme. Et son royaume a venir, il le nommait
« royaume de Dieu », ce qui en grec pouvait signifier le royaume de Dieu
(génitif), ou le royaume d'origine divine, le royaume de Dieu (ablatif).

Fort de cette compréhension, examinons ce que Jésus a dit lorsque le
gouverneur romain Pilate lui a demandé s'il était le roi des Juifs (Jn 18:33).
Jésus a d'abord €éludé la question, mais a finalement donné une réponse plus
claire. Il a dit que son royaume n'appartenait pas a ce monde. Si c'était le cas,
ses serviteurs auraient lutté pour I'empécher d'étre livré aux chefs juifs. Puis
Jésus a dit : Mais pour l'instant, mon royaume n'est pas d'ici. Alors, tu es roi
? a dit Pilate. Jésus a répondu : Tu le dis, je suis roi. Je suis né pour cela, et
je suis venu dans le monde pour cela : rendre témoignage a la vérité.
Quiconque est attaché a la vérité écoute ma voix (Jn 18:37). Jésus avait bien
son royaume, mais son origine n'était pas de ce monde, tout comme il n'était
pas de ce monde. Il est 'homme du ciel, et son royaume était du ciel, lui
ayant été donné par Dieu. Mais son royaume sera de ce monde, car il régnera
sur la terre. Ce que je veux dire ici, c'est que Jésus est né pour étre roi, mais
son autorité ne vient pas d'ici-bas, mais de Dieu. L'expression « royaume de
Dieu » fait référence a son régne sur Terre et non a la souveraineté du Pére.
Jésus a di parler en paraboles et utiliser des expressions énigmatiques, mais
nous y verrons plus clair si, chaque fois que nous lirons parler du royaume
de Dieu dans un contexte futur, nous l'interprétons comme le royaume
messianique a venir.

Les gens reconnaissaient-ils Jésus comme le Messie ? Ils étaient divisés et le
doute régnait. Au début, les chefs ne le prenaient pas au sérieux, mais ses
miracles les inquiétaient. Méme ses disciples étaient perplexes. D'un c6té, il
était un faiseur de miracles, un guérisseur et sans aucun doute un prophete.
Les démons, qui appelaient souvent Jésus le Fils de Dieu, encourageaient
aussi la croyance en sa majesté. Mais d'un autre coté, des preuves
contredisaient cette croyance. Jésus était un pietre prédicateur itinérant, une
conception incompléte du roi messianique. Ensuite, Jésus lui-méme parlait
du Fils de I'hnomme a la troisiéme personne, ce qui suggérait que le Messie
pourrait étre une autre personne. De plus, il parlait généralement du royaume
de Dieu comme d'une chose future. Voulant suggérer aux gens qu'il était le
Messie, il disait que le royaume était proche, ou parmi vous. A d'autres
occasions, son discours affirmait clairement qu'il était le Messie. Il disait aux
foules qu'elles devaient croire en lui et se donner a lui de tout leur cceur. Il
disait, par exemple, que quiconque le confesserait devant les hommes, il le
confesserait devant Dieu (Mt 10:32). Cela n'avait aucune implication
politique.



Le Messie dans les Actes

Le titre Christ, qui signifie Messie, apparait plus de 500 fois dans le livre des
Actes et les épitres. De plus, le royaume de Dieu est mentionné environ 28
fois dans les livres du NT qui suivent les Evangiles. Luc déclare, au dernier
verset du livre des Actes, que Paul a continué a précher le royaume de Dieu
et a enseigner avec assurance et liberté le Seigneur Jésus-Christ (Ac 28:31).
Pourtant, dans ses 13 épitres, Paul n'y fait référence que 15 fois, y compris
des expressions apparentées, par exemple : « le royaume du Fils qu'il aime ».
Il ne parle qu'une seule fois (1 Co 15:24-25) du régne du Christ sur terre,
mais six fois il évoque I'héritage de la royauté divine. Par ailleurs, sa
principale préoccupation était la situation actuelle des chrétiens et des
Eglises.

Alors, a quoi se rapportent les références au royaume de Dieu dans les Actes
et les épitres ? Enseignent-elles un futur royaume messianique, ou
l'assimilent-elles d'une maniére ou d'une autre a I'Eglise ? Paul a dit aux
croyants de Colosses que Dieu les avait qualifiés pour partager I'héritage des
saints dans la lumiére. Il les avait délivrés de la puissance des ténebres et les
avait introduits dans le royaume de son Fils bien-aimé, par qui ils ont la
rédemption, le pardon des péchés (Col 1:12-13). Ce verset est souvent cité
pour montrer que le royaume a déja commencé, ou est déja réalisé, et qu'il
est une réalité présente. Oui, nous sommes sauvés, nos péchés sont
pardonnés, nous avons été adoptés comme enfants de Dieu, nous sommes
membres de la famille royale et nous sommes un royaume de prétres au
service de notre Dieu. Mais nous ne régnons pas encore ! Nous sommes
justifiés, mais pas encore glorifiés. Dieu a commencé une bonne ccuvre en
nous, mais elle ne sera parfaite qu'au retour de Jésus-Christ et de notre
résurrection. La chair et le sang ne peuvent pas hériter de la royauté.

Etant « en Christ », nous sommes assis avec lui dans le royaume céleste (Eph
2:6), mais cette affirmation est proleptique, annoncée en prévision de notre
avenir certain et destinée a notre édification et a notre encouragement. Mais
le monde ne peut et ne veut pas la reconnaitre. Les chrétiens sont déja entrés
dans la monarchie et attendent le retour de Jésus pour voir comment cela
évoluera. Elle s'inscrit dans un contexte passé, car toutes nos bénédictions
statutaires nous sont accordées dés notre naissance d'en haut. Cependant, il
n'y a aucune raison de parler d'« eschatologie réalisée », comme beaucoup le
font. « Réalisée » signifie que quelque chose est présent dans la réalité. Ce
n'est pas le cas du royaume de Dieu. Dans le monde spirituel, nous avons été
délivrés de la puissance du diable, nous sommes de nouvelles créatures en
Christ et nous vivons par la puissance du Saint-Esprit. Une fois né de
nouveau, une personne devient enfant de Dieu et partage immédiatement la



vie de Dieu qui appartient au futur. Mais le royaume du Messie n'est pas
notre expérience spirituelle présente. Elle n'est pas encore arrivée dans le
monde réel ; le Messie n'est pas encore assis sur son trone terrestre. Il n'a
actuellement ni trone, ni territoire, ni sujets. Paul parle du Messie qui est en
nous comme de notre glorieuse espérance (Col 1:27). Nous avons une
relation avec Dieu, nous faisons I'expérience d'une vie nouvelle et nous
savons que nous sommes « en Christ », mais la gloire est encore a venir.

Luc raconte que Jésus ressuscité est apparu a ses disciples pendant quarante
jours et leur a parlé du royaume de Dieu (Ac 1:3). De quoi leur a-t-il parlé ?
Parlait-il de I'Eglise, qui n'avait pas encore commencé ? Ou du royaume du
Messie, qui, comme nous le savons maintenant, n'était pas encore loin ? Les
deux sont liés, bien sir, car la véritable Eglise est composée de ceux qui
hériteront de la royauté. La conversation de Jésus sur la route d'Emmatis peut
nous donner une idée de ce dont il parlait. Il leur a dit que le Messie devait
souffrir ces choses avant d'entrer dans sa gloire. Puis, commengant par Moise
et tous les prophétes, il leur a expliqué tous les passages de I'Ecriture le
concernant (Lc 24:26-27). Et plus tard, il a dit a ses disciples que tout ce qui
est écrit a son sujet dans la loi de Moise, les propheétes et les Psaumes devait
s'accomplir (Lc 24:44).

Voila ce que nous avons entendu de la bouche méme de Jésus. Toutes les
prophéties messianiques de I'AT devaient s'accomplir. Par exemple :Esaie
11:10, cité par Paul dans 1'épitre aux Romains, annonce que le Messie se
léverait pour gouverner les nations, et qu'elles espéreraient en lui (Rm 15:12).
Esaie prophétisa que le Messie éléverait une banniére pour les nations,
rassemblerait les dispersés d'Israél et rassemblerait le peuple dispersé de Juda
des quatre coins de la terre (Es 11:12).

Pierre a dit a la foule a Jérusalem que le Messie devait rester au ciel jusqu'a
ce que vienne son heure, en tant que Messie, et tout rétablir a la perfection.
Ils devaient se repentir et se tourner vers lui pour que leurs péchés soient
effacés, afin que des temps de rafraichissement viennent de la part du
Seigneur et qu'il leur envoie Jésus, qu'il avait désigné depuis longtemps
comme Messie. Pierre a dit que Jésus devait rester au ciel jusqu'au temps du
rétablissement de toutes choses, annoncé par Dieu par ses prophétes (Ac
3:19-21). Paul a dit que nous sommes cohéritiers avec Christ. Ni lui ni nous
n'avons encore hérité du royaume. Jésus est assis sur le trone de son Pére au
ciel, attendant que Dieu soumette ses ennemis (Hé 10:13), ce qui culminera
a Harmaguédon. Son régne sur terre n'a pas encore commencé, pas plus que
le notre.

Philippe préchait également la Bonne Nouvelle du royaume de Dieu et du
nom de Jésus le Messie (Ac 8:12). Dans les Evangiles, I'enseignement du



royaume de Dieu a un public juif était une chose, tandis que dans les Actes
et les épitres, la prédication de 1'Evangile et du salut par la mort de Jésus-
Christ en était une autre. Peut-&tre la prédication de Philippe aux Samaritains
assiste-t-elle a un mélange de ces messages.

Paul et Barnabas préchaient aux Juifs et aux non-Juifs de Galatie, leur disant
qu'ils devaient endurer de nombreuses épreuves avant d'entrer dans le
royaume de Dieu (Ac 14:22). Que veut dire Paul ici par entrer dans le
royaume de Dieu ? Est-ce synonyme d'« étre sauvé » ? Son message est-il
désormais un mélange du royaume du Messie et du message de I'Evangile ?
Ou se concentre-t-il sur l'avenir ? Le royaume de Dieu fait probablement
référence au régne futur du Messie. Les chrétiens connaissent généralement
la souffrance dans cette vie avant d'étre glorifiés dans l'au-dela. Le
commentaire de FF Bruce sur ce verset est: « Pas de croix, pas de
couronne ».

Le Messie dans les épitres de Paul

Le terme « Christ » est devenu un nom personnel dans les épitres, ou Jésus
est souvent appelé Jésus-Christ, le christ Jésus, et Seigneur Jésus-Christ. Les
épitres de Paul ne font que quelques références éparses au royaume, et
l'accent est parfois passé du régne futur du Christ aux implications de ce
régne sur la vie chrétienne présente.

Paul déclare que le royaume de Dieu ne consiste pas en nourriture et boisson,
mais en justice, paix et joie produites par le Saint-Esprit (Rm 14:17), et que
le royaume de Dieu n'est pas que paroles, mais puissance (1 Co 4:20).
Cependant, aucune de ces affirmations ne prouve que le royaume a été
réalisé ; elles enseignent des vérités intemporelles a son sujet. Si tel est le
destin du royaume messianique de Dieu, alors cela devrait se refléter dans
nos relations présentes. Paul parle généralement du royaume comme d'un
royaume futur, notamment en ce qui concerne son héritage. Il a déclaré que
les méchants n'en hériteront pas, insistant sur les péchés sexuels (1
Corinthiens 6:9). Sa déclaration la plus claire sur le royaume messianique se
trouve dans son chapitre sur la résurrection. Il affirme que la résurrection se
produit dans l'ordre approprié : d'abord le Messie, puis ceux qui
appartiennent au Messie lors de sa venue. Jean dit qu'il s'agit de la premiére
résurrection et que les autres morts ne reviendront a la vie que mille ans plus
tard (Ap 20:5). Puis vient la fin, quand, aprés avoir supprimé toute
domination, toute autorité et tout pouvoir, Jésus remet la royauté a Dieu le
Pére. 1l doit régner comme régent de Dieu depuis Sion jusqu'a ce qu'il ait mis
tous ses ennemis sous ses pieds (1 Co 15:23-25).



11 fait ensuite une déclaration significative : les corps mortels, faits de chair
et de sang, ne peuvent hériter du royaume de Dieu, et ce qui se corrompt ne
peut hériter de ce qui ne se corrompt pas (1 Co 15:50). Paul affirme ici la
nécessité de la résurrection avant l'entrée dans la royauté messianique. La
résurrection a lieu au retour de Jésus, lorsque les croyants héritent de la
royauté. Ceci est enseigné par Apocalypse 20, qui indique clairement que la
résurrection des justes a lieu avant le début du régne millénaire du Christ sur
terre, preuve que le royaume de Dieu n'est pas encore présent. Les autres
morts reviendront a la vie lorsque les mille ans se termineront par le jugement
dernier.

Paul appelle les membres de son équipe d'évangélisation a ceuvrer pour le
royaume de Dieu (Col 4:11). Le régne du Messie est le but, I'apogée vers
laquelle tend toute ceuvre chrétienne. Les ames gagnées au Seigneur
entreront alors dans la gloire et y recevront leur récompense. Paul exhorte
les chrétiens de Thessalonique a vivre d'une maniére digne de Dieu qui les
appelle a son royaume et a sa gloire (1 Th 2:12). Ce verset ne mentionne pas
spécifiquement le royaume de Dieu, mais « son royaume » désigne la méme
chose. Comme nous l'avons vu tout au long de ce livre, il ne fait pas référence
au régne universel de Dieu, mais au régne terrestre du Messie qui émane de
Dieu. Le temps est ici présent, ou plutot habituel ; c'est ce que Dieu fait
habituellement : il appelle les hommes a entrer dans la royauté et la gloire de
son Fils. Telle est leur destination ultime.

En adressant une charge solennelle a Timothée, Paul la fonde sur des réalités
futures : la venue de Jésus pour établir son royaume messianique, lorsqu'il
jugera les vivants et les morts. Il dit :

Je t'en conjure devant Dieu et devant Jésus-Christ, qui doit juger les
vivants et les morts, et a cause de son avénement et de son régne (2
Ti4:1).

Le Seigneur me délivrera de toute attaque maléfique et me conduira
en toute sécurité dans son royaume céleste (2 Ti 4:18).

Le verset 1 fait référence aux événements futurs décrits dans Apocalypse 19
- 20 : la seconde venue du Christ, le millénium et les jugements a venir. Au
verset 18, Paul dit que le Seigneur le délivrerait et I’emmeénerait sain et sauf
dans son royaume céleste (2 Ti 4:18). Qu’entend-il par « royaume céleste » ?
Le commentaire de la NIV suggere le ciel lui-méme. Il pourrait faire
référence a la Nouvelle Jérusalem, une cité céleste qui descend sur la Terre,
car c’est la future demeure de la famille royale aprés la résurrection (Ap
21:2). Le lexique grec de la Bible affirme que le mot grec « céleste » peut
désigner quelque chose qui existe, qui y appartient par nature, ou qui en vient.
Le royaume du Messie trouve sa source en Dieu ; on dit donc qu’il est céleste



ou qu’il vient du ciel, sans pour autant signifier qu’il est au ciel. Il a été
prophétisé que le Messie régnerait sur la Terre, et les saints régneront avec
lui sur la Terre (Dn 7:27, Ap 5:10).

Le Messie dans les épitres restantes

Il n'y a que quatre références au royaume du Messie dans ces épitres, mais il
est significatif que ces auteurs l'interprétent comme un royaume terrestre a
venir. Citant Psaume 45:6, 'auteur de 1'épitre aux Hébreux dit & propos du
Fils : « Ton tréne, 6 Dieu, est éternel, et le sceptre de ta royauté est un sceptre
de justice » (Hé 1:8). Il interprete le roi comme le Messie, le Fils de Dieu,
qu'il a établi héritier de toutes choses et dont le royaume a toujours été
considéré comme terrestre. Puis il dit aux chrétiens que, puisqu'ils regoivent
un royaume inébranlable, ils doivent étre reconnaissants (Hé 12:28).
Recevoir le royaume équivaut a en hériter, a régner en cohéritiers avec le
Messie pendant son régne millénaire.

Jacques dit que Dieu a choisi ceux qui sont pauvres aux yeux du monde pour
qu'ils soient riches en foi et héritent du royaume qu'il a promis a ceux qui
l'aiment (Jc 2:5). Voir aussi Jacques 1:12 ou il dit que c'est 'homme qui a
résisté a 1'épreuve qui recevra la couronne de vie ; la couronne du vainqueur
qui dure pour la vie éternelle.

Pierre dit que les chrétiens doivent confirmer leur vocation et leur élection,
car ainsi ils recevront généreusement l'entrée dans le royaume éternel de
notre Seigneur et Sauveur Jésus le Messie (2 Pi 1:11). Pierre fait
probablement allusion a Daniel 7, ou il est dit que le royaume, l'autorité et la
magnificence de toutes les nations de la terre seraient donnés aux saints des
lieux célestes. Leur royaume sera un royaume éternel, et toutes les autorités
les serviront et leur obéiront. Le pronom singulier fait référence a
I'expression hébraique « le peuple des saints des lieux célestes ». Comme
« peuple » en hébreu est singulier, le pronom qui lui est associé l'est aussi.
En frangais, il devrait étre pluriel. Il fait référence aux saints, et non au
Messie, qui n'est plus mentionné depuis Daniel 7:13.

Le Messie dans I'Apocalypse

Le Christ/Messie est mentionné sept fois dans I'Apocalypse, traduit
seulement deux fois par la NIV. Le terme « royaume de Dieu » n'y apparait
jamais. Néanmoins, le livre est intitulé « La Révélation de Jésus-Christ (le
Messie) » et il est mentionné sous de nombreux titres et noms, dont « Jésus »
quatorze fois. Les quatre versets suivants font référence au royaume du
Messie :



Apocalypse 1:5b-6a Jésus, qui nous aime et nous a libérés de nos péchés par
son sang, a fait de nous un royaume, des prétres pour son Dieu et Pére. La
Bible en frangais courant traduit le mot « royaume » de maniére plus
significative par « maison royale ». Le sens premier est « royauté », mais ici,
il n'est pas abstrait ; il désigne ceux qui régnent, la monarchie ou la maison
royale, ceux que I'on appelle parfois les « fils du royaume ».

Apocalypse 5:10 L'Agneau (Messie) a racheté des hommes pour former un
royaume (maison royale ou monarchie) et des prétres pour notre Dieu, et ils
régneront sur la Terre. Ceci reprend ce qui a été dit dans la référence
précédente, avec l'information supplémentaire que les saints gouverneront la
Terre. Le royaume de Dieu (royauté messianique) vient du ciel, mais le régne
est sur Terre. Le Messie, Jésus, régnera sur le monde entier avec sa famille
royale, les saints, rachetés par son sang. Je préfére la traduction a « Terre »,
car il n'existe aucune preuve scripturale que le Messie ou les saints vivront
sur Terre. Il est plus probable que les rachetés ressuscités vivront et
gouverneront la Terre depuis la Nouvelle Jérusalem, qui descendra du ciel
lors de la résurrection.

Apocalypse 11:15 Le son de la septiéme trompette marque le point
culminant du livre, lorsque le royaume du monde devient celui du Seigneur
et de son régent, le Messie, qui gouvernera le monde jusqu'a sa fin. Ce verset
central reflete le point culminant du livre. Ce royaume appartient a la planéte
Terre et constitue trés certainement une allusion a Daniel 2:44 et 7:14. Le
royaume du monde est au singulier car la domination et le régne sur le monde
entier passeront des tyrans au Messie. Tous les royaumes terrestres prendront
fin subitement. Le verset 17 dit : « Tu as pris ta grande puissance et tu as
commencé a régner. » Le verbe est a l'aoriste, ce qui évoque une action
unique et distincte du passé. 11 désigne ici le moment ot le Messie est devenu
roi ou a commencé son regne.

Apocalypse 12:10 Une voix forte dans le ciel annonce que le salut, la
puissance, le royaume de notre Dieu et l'autorité de son Messie sont arrivés.
C'est le point culminant. Il y eut une guerre dans le ciel, et Satan, qui avait
égaré le monde entier, fut précipité sur terre avec ses démons. Le temps est
venu pour que le royaume de Dieu se manifeste et que l'autorité de son
régent, le Messie, s'affirme. Le livre de 1'Apocalypse est un livre
apocalyptique sur la fin des temps présents, culminant avec la venue du
Messie juif, Jésus, sa victoire sur ses ennemis et le début de son régne sur la
terre.



Les titres de Jésus dans I'Apocalypse

Nous allons maintenant vérifier la terminologie utilisée dans I’ Apocalypse
pour décrire la personne de Jésus et sa victoire en tant que Messie.

1:5 Jésus le Messie, le témoin, le fidéle, le premier-né des morts et le
prince des rois de la terre.

1:8 L'Alpha et 1'Oméga, qui est, qui était et qui vient, le Tout-Puissant.
1:17-18 Le premier et le dernier (cf. Is 44:6, 48:12), le vivant.

2:18 Le Fils de Dieu.

3:7 Celui qui est saint et véritable, qui a la clé de David.

La clé de la maison de David est mentionnée dans Esaie 22:22. Les clés sont
des symboles d'autorité et, dans ce contexte, elles ménent a la royauté
messianique, au trone davidique. Dans Matthieu 16:19, Jésus annonce qu'il
remettra les clés du royaume a Pierre.

3:14 L'Amen, le témoin fidéle et véritable, 'auteur de la création de Dieu.
5:5 Le Lion de la tribu de Juda, la Racine de David.

L'image du lion trouve son origine dans une ancienne prophétie messianique
(Gn 49:9-10). Jacob bénit Juda, le déclarant comme un lionceau. Le sceptre
ne le quitterait pas, ni le baton de roi d'entre ses pieds, jusqu'a ce que vienne
celui qui les posseéde tous deux, et a qui appartiendrait l'allégeance des
nations. « Racine de David » se traduit mieux par « Rejeton ou Descendant
de David ». Un rejeton nait de la racine d'un arbre ou d'une plante, méme
considéré comme mort, et fait symboliquement référence au Messie, issu de
la lignée royale de David, fils d'Isai, 1 000 ans apreés David et plus de 400
ans apres le dernier roi de Juda. Une autre prophétie, en Isaie 11:1-2, annonce
qu'un rejeton sortira du tronc d'Isai, et qu'un rameau issu de ses racines
portera du fruit.

5:12 L'Agneau immolé (cf. Is 53, 7)
11:15 Son Messie.

Le Pére et le Fils partagent le trone, mais le pronom reste singulier car les
membres de la Trinité ne font qu'un. Le Seigneur est souverain sur tous, le
Messie, son régent sur la Terre. Cf. Ps 2,6, ou le Seigneur installe son régent
sur le mont Sion.

14:14 Le Fils de 'homme.



Celui qui est « semblable a un fils de I'hnomme » est Jésus, allusion a Daniel
7:13. C'est le titre que Jésus utilise fréquemment pour se désigner lui-méme
dans les Evangiles.

17:14 Seigneur des seigneurs et Roi des rois.
19:11 Fidele et vrai.

19:13 La Parole de Dieu.

19:16 Roi des rois et Seigneur des seigneurs.

22:13 L'Alpha et 'Oméga, le premier et le dernier, le commencement et
la fin.

22:16 La racine (scion) et le descendant de David, I'étoile brillante du
matin.

Ce nom final vient d'une prophétie messianique donnée par Balaam, fils de
Beor (Nb 24:17) :

Je peux le voir, mais pas maintenant.
Je I'observe, mais de loin.
Une étoile jaillit de Jacob,
un sceptre s'éleve d'Israél.

Bien que la référence immédiate soit au roi David, ici, dans I'Apocalypse, il
s'agit de son fils ainé. FF Bruce, dans « L'Apocalypse a Jean » (p. 666), écrit
que « dans les textes de Qumran, Nombres 24:17 est un témoignage récurrent
du guerrier messianique de la fin des temps ». L'étoile était un symbole
familier dans les écrits juifs pour le roi davidique attendu. L'étoile du matin
est la promesse que la longue nuit de tribulation est presque terminée et qu'un
nouveau jour eschatologique est sur le point de se lever. L'étoile de David,
connue en hébreu sous le nom de Bouclier de David ou Magen David, est un
symbole reconnu de l'identité juive moderne et du judaisme.

Un résumé de l'enseignement de Jésus sur sa messianité

1. Lorsque Jésus demanda aux disciples qui ils pensaient qu’il était, Pierre
déclara qu’il était le Messie, et Jésus leur dit de garder cela pour eux.

2. Aussitot apres, lors de la transfiguration a Césarée de Philippe, Pierre,
Jacques et Jean virent Jésus dans sa gloire messianique, mais ils ne
racontérent a personne ce qu'ils avaient vu.

3. Lors de son proces devant le grand prétre, Jésus s’est déclaré le Messie.

4. Lorsque la Samaritaine parla du Messie, Jésus lui dit que celui qui lui
parlait était le Messie (Jn 4:26).



5. Jésus a qualifié Dieu de Pére (Jn 5:17) et lui-méme de Fils (Jn 5:19-23).
« Fils de Dieu » était un titre messianique que l'on retrouve dans le
Psaume 2:7-8, ou le Seigneur dit : « Tu es mon fils, aujourd'hui je suis
devenu ton pere. Demande-moi, et je te donnerai les nations en héritage,
les extrémités de la terre en possession. » L'auteur de 1'épitre aux Hébreux
cite ces versets et les relie a Jésus (Hé 1:5).

6. Jésus a dit que le Pére lui avait donné le pouvoir de juger parce qu’il était
le Messie (Jn 5:27).

7. Les déclarations « JE SUIS » dans I’Evangile de Jean identifient Jésus au
nom divin Yahweh, tout comme de nombreux versets qui attribuent la
divinité au Messie dans I’AT.

JE SUIS le pain de vie (Jn 6:35).
JE SUIS le pain descendu du ciel (Jn 6:41).

Je suis la lumiere du monde. Celui qui me suit ne marchera jamais dans
les ténebres, mais aura la lumiére de la vie (Jn 8:12, cf. Is 49:6).

Si vous ne croyez pas que JE SUIS, vous mourrez dans vos péchés (Jn
8:24).

Avant qu'Abraham fat, JE SUIS ! (Jn 8:58). Les chefs juifs ramasseérent
des pierres pour le lapider pour blasphéme.

8. L'entrée triomphale de Jésus a Jérusalem s'est faite par le mont des
Oliviers, un jalon messianique important. C'est du mont des Oliviers qu'il
est monté au ciel (Ac 1:12), et c'est sur cette méme montagne que le
Messie descendra a son retour (Za 14:4). Jésus est monté sur un ane pour
accomplir une prophétie messianique (Za 9:9, cf. Mt 21:4-5). La foule
criait : Hosanna ! Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur ! Béni soit
le royaume a venir de notre pére David (Mc 11:9-10). La foule
reconnaissait l'importance de cet événement messianique, mais les
pharisiens rejetaient Jésus comme leur Messie (Lc 19:39). Jésus se rendit
au temple, ou les enfants criérent : Hosanna au Fils de David (Mt 21:14).
Ainsi, la croyance en lui comme Messie grandissait.

9. Jésus interrogea les Juifs sur les raisons pour lesquelles ils I'accusaient de
blaspheéme alors qu'il se présentait comme le Fils de Dieu (Jn 10,36). Dieu
promit a David d'établir le trone de sa descendance pour toujours, d'étre
son pére et son fils (2 S 7:12-14). Sur la base de cette promesse, « Fils de
Dieu » devint un titre messianique.

10. La foule dit a Jésus qu'elle avait appris de I'AT que le Messie demeure
éternellement. Alors pourquoi disait-il que le Fils de 'homme doit étre



élevé ? (Jn 12:34). Ici, la foule assimile le Messie a I'expression de Jésus
« Fils de I'homme ».

11. Lapriére de Jésus au Pere (Jn 17) ne laisse aucun doute quant a sa propre
identité. Il appelle Dieu Pére et se présente comme Fils. Il affirme avoir
regu autorité sur tous les hommes (Dn 7:14, Ps 2). Le lien entre Daniel
7:14 et Matthieu 28:18-19 est significatif. Daniel affirme que la
domination, la gloire et le royaume ont été accordés au Messie, afin que
tous les peuples, toutes les nations et toutes les langues le servent. Dans
Matthieu, Jésus affirme que toute autorité lui a été donnée au ciel et sur
la terre, afin que ses disciples aillent enseigner les peuples de toutes les
nations.

C'est la Grande Mission, les ordres de 1'Eglise. Jésus donne la vie éternelle
a tous ceux que le Pére lui a donnés. Hériter de la vie éternelle est
I'équivalent johannique d'hériter du royaume de Dieu. Ayant achevé son
ceuvre, Jésus retrouve maintenant la gloire qu'il avait aupres du Pére avant
la création du monde. Il dit que ceux que le Pére Iui a donnés savent avec
certitude qu'il vient du Pére et croient qu'il I'a envoyé. Il affirme que tout ce
qu'il posséde appartient au Pére, et que tout ce que le Pere posséde lui
appartient. Unité totale. Les croyants ont la parole, et Jésus demande leur
protection contre le malin. Il ne mentionne pas explicitement sa messianité
ni le royaume de Dieu, mais prie plutot pour ses disciples et ceux qui croiront
en lui par leur message. Il prie pour leur unité et dit qu'il leur a donné la
gloire que le Pére lui a donnée. Cette gloire est royale et éternelle. 11 leur a
donné la vie éternelle, et étre cohéritiers du Christ et régner avec lui est leur
gloire. Leur glorification ultime est exprimée dans Apocalypse 3:21, ou
Jésus dit que les vainqueurs partageront une place avec lui sur son trone,
tout comme il a conquis et partage une place avec le Pére sur son trone.

12. Pilate demanda a Jésus s'il était le roi des Juifs (Jn 18:33). Jésus répondit
que son royaume n'était pas de ce monde. Il ne dit pas qu'il n'appartenait
pas a ce monde. La préposition grecqueék 'de, hors de'll indique que son
royaume n'a pas son origine dans ce monde, et non qu'il ne se
manifestera pas dans ce monde. Il a admis qu'il était roi et qu'il était né
pour cette raison.

13. Jean a déclaré que son but en écrivant son livre était que les gens
puissent croire que Jésus est le Messie, le Fils de Dieu, et qu’en croyant
en lui ils puissent avoir la vie (Jn 20:31).

14. Aprés la Céne, Jésus promit a ses disciples de participer a son régne
dans son futur royaume. Il leur conféra la royauté, tout comme son Pére
lui-méme la lui avait conférée, afin qu'ils puissent manger et boire a sa



table dans son royaume et s'asseoir sur des trones pour gouverner les
douze tribus d'Isra€l (Lc 22:29-30).

Les preuves présentées dans ce chapitre suffisent amplement a démontrer
que Jésus est le Messie, le roi a venir promis par les prophétes de I'AT. Jésus
reviendra sur terre, et cette fois, il régnera sur la terre et accomplira toutes
les promesses qui ont nourri I'espoir et l'attente des Juifs.



