
 

7.   L'IMPORTANCE DU « MESSIE » 
Mais vous, qui dites-vous que je suis ?  

Simon Pierre répondit : 

Tu es le Messie, le Fils du Dieu vivant ! 

(Mt 16:15-16). 

Que signifie le mot « Messie » ? Quelle est la signification de ce titre ? Le 

contexte des Évangiles est très juif. Lorsque les chrétiens lisent les Évangiles 

de Matthieu, Marc, Luc et Jean, ils les lisent souvent d'un point de vue 

chrétien, ce qui ne leur donne pas une image fidèle de la réalité. Certains 

seront peut-être surpris d'apprendre qu'il n'y avait ni chrétiens ni églises à 

l'époque de Jésus. Il faudra attendre le livre des Actes des Apôtres pour cela. 

Jésus a bien dit qu'il fonderait son Église, c'est-à-dire une communauté 

organisée de son peuple, ceux qui croient en lui, mais cela devait se faire par 

l'intermédiaire des apôtres et d'autres personnes à l'avenir. Jésus nous est 

présenté dans les Évangiles comme le Messie de la religion juive, attendu 

avec impatience par les fidèles. Il est l'accomplissement de la Bonne 

Nouvelle prophétisée dans l'AT. 

Il est bon de chercher Jésus partout dans la Bible, mais il est dangereux de 

lire l'AT et même les Évangiles avec une perspective chrétienne étroite. On 

peut mal interpréter le message des auteurs et aboutir à spiritualiser et 

allégoriser des passages selon des idées préconçues, au lieu de prendre les 

textes au pied de la lettre. Alors, mettons nos lunettes messianiques et 

examinons ce qui a été dit de Jésus. Cela nous aidera à comprendre pourquoi 

il a tant parlé du royaume de Dieu et de quoi il parlait. 

Les versions plus anciennes de la Bible mentionnent rarement le « Messie ». 

La version King James (KJV) ne mentionne le Messie que deux fois, et la 

version standard révisée (RSV) sept fois. La version antérieure, la New 

International Version (NIV), ne mentionne le Messie que deux fois, mais 

l'édition de 2011 utilise le terme « Messie » 74 fois. Les traductions récentes 

tendent à traduire Messie plus fréquemment. L'ISV traduit Messie 546 fois 

et n'utilise jamais le mot « Christ ». Leur raison est « afin de souligner 

l'affirmation unique des auteurs du NT, selon laquelle les choses dont ils ont 

parlé concernaient Jésus comme l'accomplissement prétendu de l'espérance 

du Messie d'Israël ». 

La conscience messianique de Jésus 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


Dès l'âge de douze ans, peut-être plus jeune, Jésus était conscient de sa 

relation unique avec le Père. Dès le début de son ministère, vers trente ans, 

il était pleinement conscient de sa messianité. Il cita une prophétie 

messianique lors d'un prêche dans la synagogue de sa ville natale, Nazareth, 

en disant : 

L'Esprit du Seigneur est sur moi. Il m'a oint pour annoncer la Bonne 

Nouvelle aux pauvres, il m'a envoyé proclamer aux captifs la 

délivrance, aux aveugles le recouvrement de la vue et aux opprimés la 

délivrance (Lc 4:18). 

Mais sachant qu'il était le Messie, le roi juif tant attendu, comment pouvait-

il enseigner aux gens sa propre identité et sa mission sans être arrêté pour 

militant politique ? Après tout, la Judée était alors gouvernée par les 

Romains, qui ne prenaient pas à la légère l'annonce de l'arrivée d'un sauveur 

et d'un roi juif. La stratégie de Jésus consistait à parler en paraboles et à 

employer un langage cryptique. 

Un jour, Jésus demanda à ses disciples qui ils pensaient qu'il était (Mc 8:27). 

Beaucoup de Juifs semblaient le prendre pour la réincarnation d'un prophète. 

Jésus demanda alors à ses disciples qui ils pensaient qu'il était. Pierre 

répondit : Tu es le Messie (Mc 8:29). Jésus les avertit alors de n'en parler à 

personne. Immédiatement après, il commença à leur enseigner que le Fils de 

l'homme devrait souffrir. Les anciens, les grands prêtres et les scribes le 

rejetteraient et il serait mis à mort, mais trois jours plus tard, il ressusciterait 

(Mc 8:31). Ce n'était pas tout à fait ce qu'ils espéraient du Messie qu'ils 

attendaient, alors Pierre prit Jésus à part et le réprimanda. Leur Messie, selon 

les prophètes juifs, était un roi ! 

Le Messie et son royaume 

Le message de Jean-Baptiste, le prophète qui a préparé le chemin du 

ministère de Jésus, était que les hommes devaient se repentir, car le royaume 

des cieux était proche (Mt 3:2). Le royaume de Dieu était également au cœur 

de l'enseignement de Jésus, du début à la fin. Dès son baptême, il commença 

à prêcher que le royaume de Dieu était proche (Mc 1:15). 

Au début du livre des Actes, Luc dit que Jésus s'était montré vivant à eux par 

de nombreuses preuves convaincantes, apparaissant aux apôtres pendant 

quarante jours et leur annonçant le royaume de Dieu (Ac 1:3). À la fin du 

livre des Actes, nous trouvons Paul emprisonné à Rome, où il continua à 

prêcher le royaume de Dieu et à enseigner avec assurance et liberté le 

Seigneur Jésus le Messie (Ac 28:31). 



Si nous pensons que ce concept est hors de propos aujourd'hui, c'est que nous 

n'avons pas bien compris Jésus. Il est venu vers son peuple, Israël, et ils ne 

l'ont pas reçu. Il a donc envoyé ses disciples prêcher l'Évangile à toutes les 

nations du monde, affirmant que cet Évangile du royaume serait proclamé 

dans le monde entier en témoignage à toutes les nations, et qu'alors viendrait 

la fin (Mt 24:14). Son Évangile ne parlait pas seulement de la croix et du 

pardon des péchés ; c'était l'Évangile du royaume : le règne messianique. 

Jésus dit à Nicodème que, sans une nouvelle naissance, on ne verrait pas le 

royaume de Dieu (Jn 3:3). Puis il reformula sa pensée et dit que, sans une 

naissance d'eau et d'Esprit, on ne peut entrer dans le royaume de Dieu (Jn 

3:5). Nicodème exprimait son incrédulité quant à l'expression « né de 

nouveau », mais n'avait aucun problème avec l'expression « royaume de 

Dieu ». Que pouvons-nous supposer de sa compréhension de la vision du 

royaume de Dieu et de son entrée dans ce royaume ? Le royaume de Dieu ne 

doit pas être interprété géographiquement comme un lieu comme le 

Royaume-Uni, mais plutôt comme un « règne ». Voir le royaume de Dieu 

peut signifier le voir en action, ou en faire l'expérience. Cf. Ac 2:7, qui dit 

que Dieu ne permettra pas que son Saint voie la décadence. Cela requiert une 

transformation spirituelle, une naissance spirituelle. Y entrer est un concept 

intéressant. Que peut-il signifier ? Il existe plusieurs possibilités. On pourrait 

imaginer le royaume de Dieu comme l'Église, le ciel ou le paradis, et il faut 

effectivement naître de nouveau pour y entrer. Mais Nicodème était un 

pharisien, un homme comme Siméon, pieux et impatient de voir le Messie 

venir sauver Israël. En étudiant l'utilisation de l'expression « royaume de 

Dieu », telle qu'elle est reflétée dans ce livre, j'ai constaté que, dans un 

contexte futur, elle fait généralement référence à un règne messianique futur. 

Mais ce n'est pas toujours le cas, comme nous l'avons déjà vu aux chapitres 

3 à 5. 

La question suivante est : que signifie vivre ou entrer dans ce royaume futur ? 

Le mot biblique « royaume » signifie règne ou royauté, et non un territoire 

comme le Royaume-Uni. En tant que chef religieux juif, Nicodème espérait 

probablement participer au gouvernement du royaume du Messie s'il arrivait 

de son vivant. Il n'y entrerait pas en tant que sujet, car « royaume » en hébreu 

signifie royauté, gouvernement, règne ou monarchie. 

La plupart des références au royaume de Dieu ou au royaume des cieux dans 

le NT se trouvent dans les Évangiles et dans les bouches de Jean-Baptiste et 

de Jésus. La plupart des érudits considèrent ces termes comme synonymes, 

mais le « royaume des cieux » (traduit par « royaume du ciel » par la Bible) 

souligne l'origine et la nature célestes du royaume. « Le royaume des cieux 

» n'est utilisé que par Matthieu ; des passages parallèles dans les autres 

Évangiles utilisent « royaume de Dieu ». Jésus n'a pas de royaume céleste ; 



celui-ci est le domaine du Père. En tant que descendant promis de David, son 

royaume est terrestre. C'est pourquoi le NT n'enseigne pas que Jésus règne 

actuellement. Certes, il est actuellement assis à la droite du Père. Cependant, 

il ne s'agit pas du royaume de Dieu, le règne messianique sous-entendait 

lorsque les mages demandèrent : « Où est celui qui est né roi des Juifs ? » 

Pourquoi les épîtres sont-elles relativement silencieuses sur le sujet ? La 

terminologie du royaume concerne le Messie, son futur règne sur Terre et sa 

monarchie, c'est-à-dire ceux qui régneront avec lui. Les épîtres traitent 

principalement d'évangélisation et de croissance de l'Église. On parle de 

construire ou d'étendre le royaume, mais ce n'est pas une terminologie 

biblique ; on confond le royaume et l'Église. La Bible ne parle pas de 

construire le royaume de Dieu ; le mot grec pour « royaume » signifie 

royauté, qui ne peut être construite. Mais Jésus a bien dit qu'il bâtirait son 

Église (Mt 16:18), et il existe un lien étroit entre l'Église et la monarchie qui 

régnerait avec lui. La monarchie est composée des élus, également appelés 

les justes, les serviteurs de Dieu ou les enfants de Dieu. Ceux qui se disent 

chrétiens aujourd'hui représentent 30 % de la population mondiale, mais 

Jésus a dit que seuls quelques-uns seraient sauvés, plutôt 5 % – seul le 

Seigneur connaît ceux qui lui appartiennent. Jésus a dit à Nicodème que seuls 

ceux qui sont nés de nouveau entreraient dans le royaume de Dieu. 

Jésus a dit à Pierre qu'il lui donnerait les clés du royaume. Lui, les autres 

disciples, et les disciples de Jésus à travers les âges, ont l'autorité et la 

capacité d'amener d'autres personnes dans le royaume. Quelque chose se 

passe en ce moment, secrètement, qui est vital pour chacun de nous. Depuis 

2000 ans, Dieu exécute son plan pour chaque peuple et chaque nation. Selon 

les paraboles de Jésus sur le royaume de Dieu, le semeur sème 

continuellement la semence et récolte la moisson, tandis que l'ennemi sème 

l'ivraie. Le levain imprègne continuellement la pâte, et le grain de moutarde 

grandit et devient un grand arbre. Des gens des quatre coins du monde 

découvrent la perle de grand prix et le trésor caché. Le trésor et la perle de 

grand prix font référence à Jésus et à la royauté dont les croyants en Jésus 

vont hériter. Le filet du royaume attrape toutes sortes de poissons ; des gens 

de différentes tribus et cultures, de différentes couleurs et langues, venus des 

quatre coins du monde. 

Jésus a beaucoup parlé du royaume de Dieu. Il est notre Sauveur et il a 

enseigné l'avenir de ceux qui seraient sauvés. Il aurait pu parler du paradis, 

de la vie éternelle (comme Jean le fait dans son Évangile) ou du ciel, mais il 

a choisi d'enseigner le royaume de Dieu. Le royaume de Dieu est une 

expression qui contraste avec les royaumes de cette terre, qui sont des 

royaumes et des empires corrompus, établis par des hommes motivés par leur 

orgueil et leur cupidité. Le règne du Messie trouve sa source en Dieu et 



illustrera comment la royauté doit être gérée. Le royaume de Dieu vient du 

ciel, mais il est aussi étroitement lié à la terre. Jésus et sa monarchie 

gouverneront le monde depuis une cité céleste dans le ciel ; la Nouvelle 

Jérusalem qui descend du ciel d'auprès de Dieu. 

Le royaume de Dieu est décrit comme un règne de mille ans durant lequel 

Jésus, le Messie juif, régnera sur Israël depuis son trône terrestre jusqu'à ce 

qu'il mette tous les ennemis sous ses pieds (Ps 110:1, Mt 19:28, Ap 20:4). 

Nous ne connaissons pas tous les détails. Ce que nous savons, c'est qu'à son 

retour sur terre, les saints morts ressusciteront et les saints vivants seront 

transformés, et ils gouverneront la Terre avec le Messie. C'est le début de la 

vie éternelle, car après la résurrection, nous ne pouvons plus mourir ; les 

corps mortels deviennent immortels. La glorification commence lorsque les 

saints ressuscités immortels commenceront à régner avec le Christ. Leurs 

corps seront semblables à celui du Christ ressuscité, qui pourra se mouvoir 

sans effort dans les domaines physique et spirituel, terrestre et céleste. 

Le Messie dans les Évangiles 

Matthieu décrit son Évangile comme un récit de la vie de Jésus le Messie, 

fils de David, fils d'Abraham (Mt 1:1). Il souligne que Jésus est le Messie 

juif attendu. Le mot grecChrisos,Christ, est équivalent au mot hébreu 

Machia'h, le Messie, généralement considéré comme descendant de David 

et d'Abraham, est un commandement du Seigneur au Seigneur de David (le 

Messie) de s'asseoir à sa droite jusqu'à ce qu'il soumette ses ennemis. Le 

Père soumettra les ennemis du Messie, ce qui culminera avec la défaite de 

Satan, de l'Antéchrist et du Faux Prophète à Harmaguédon. Ce n'est qu'alors 

que le Fils siégera sur son trône à Sion et gouvernera le monde. Pendant son 

règne, le Fils soumettra toute domination, autorité et pouvoir, puis, après 

mille ans, il rendra la royauté à Dieu le Père (1 Co 15:25-26). Le Psaume 

110:1 est cité quatre fois dans le NT (Mt 22:44, Mc 12:36, Lc 20:42, Ac 

2:34) et il est mentionné dans les épîtres de Paul et de Pierre ainsi que dans 

l'épître aux Hébreux. Jésus le cita et demanda ensuite aux érudits juifs 

pourquoi David appelait le Messie son Seigneur, alors qu'il est en réalité son 

descendant. Ils n'avaient aucune réponse, car ils ne pouvaient accepter sa 

divinité. Dans son discours de Pentecôte, Pierre cita le verset et déclara 

ensuite que tout le peuple d'Israël devait comprendre sans l'ombre d'un doute 

que Dieu avait fait de ce Jésus, qu'ils avaient crucifié, à la fois Seigneur et 

Messie (Ac 2:34-36). En ajoutant le titre de « Seigneur », Pierre plaçait Jésus 

sur un pied d'égalité avec Dieu. Le titre complet, Seigneur Jésus-Christ, 

affirmait clairement que Jésus de Nazareth est à la fois Seigneur (Yahvé) et 

Messie. 



Marc commence son Évangile en affirmant que son livre est la Bonne 

Nouvelle de Jésus, le Messie, le Fils de Dieu. Il présente immédiatement 

Jésus comme « Messie » et « Fils de Dieu », titres messianiques. 

Luc cite les paroles de l'ange au prêtre Zacharie concernant le fils qui lui 

naîtrait, Jean-Baptiste, lui annonçant qu'il marcherait devant le Seigneur avec 

l'esprit et la puissance d'Élie pour préparer le peuple à l'accueillir (Lc 1:17). 

Ceci fait allusion à Malachi 3:1 et 4:5-6, qui contiennent les paroles des 

dernières prophéties messianiques de l'AT. La nuit de la naissance de Jésus, 

des anges annoncèrent aux bergers que leur Sauveur, le Seigneur Messie, 

était né cette nuit-là dans la cité de David (Lc 2:11). Ainsi, les Évangiles 

insistent dès le début sur le fait que Jésus de Nazareth est le Messie juif tant 

attendu. 

Lorsque Jean-Baptiste commença son ministère, il prêcha, exhortant les 

hommes à se repentir, car le royaume des cieux était proche (Mt 3:2). 

Lorsque Jésus commença son ministère, il parcourut la Galilée, enseignant 

dans les synagogues, prêchant la bonne nouvelle du royaume et guérissant 

toute maladie et toute infirmité parmi le peuple (Mt 4:23). À qui appartient 

ce royaume ? Les Juifs religieux comprenaient qu’il ne s’agissait que du 

royaume du Messie qu’ils attendaient. 

Jean commence son Évangile en se concentrant sur la divinité de Jésus. Au 

premier chapitre, André retrouve son frère Pierre et lui annonce qu'ils ont 

trouvé le Messie (Jn 1:41). De même, Philippe va trouver Nathanaël et lui 

annonce qu'ils ont trouvé l'homme dont Moïse et les prophètes ont parlé (Jn 

1:45). Lorsque Nathanaël rencontre Jésus, il s'exclame : Rabbi, tu es le Fils 

de Dieu ! Tu es le roi d'Israël ! (Jn 1:49). Et quel est le but déclaré de Jean 

en écrivant son Évangile ? Il nous dit vers la fin de son livre qu'il a rapporté 

les miracles pour que les gens croient que Jésus est le Messie, le Fils de Dieu, 

et qu'en croyant en lui ils aient la vie (Jn 20:31). 

Avez-vous compris le message ? Non seulement nous pouvons croire en 

Jésus et avoir la vie, mais nous pouvons aussi croire que Jésus est le Messie. 

C'est le but de tous les Évangiles, et c'est à partir de là que nous devons 

construire notre théologie. Jésus est le Messie, et il revient établir son 

royaume ici sur Terre, comme promis par les prophètes de l'AT. Chaque 

Évangile précise très tôt que le sujet de leur biographie n'est autre que le 

Messie attendu. Le mot grec Χριστός est mentionné plus de 50 fois dans les 

Évangiles et plus de 500 fois dans le NT. Pour les Juifs, ὁ Χριστός était un 

titre signifiant « l'Oint » ou, selon l'hébreu, « le Messie ». L'onction se faisait 

en versant de l'huile sur la tête, et la personne ointe était ainsi consacrée au 

service religieux comme prophète, prêtre ou roi ; dans le cas de Jésus, les 



trois. Mais aujourd'hui, de nombreux chrétiens comprennent Christ comme 

un nom personnel plutôt que comme un titre. 

L'enseignement concernant notre règne futur avec le Messie dans son 

royaume ne doit pas être confondu avec celui de notre statut actuel, « en 

Christ », qui est maintenant assis à la droite de Dieu. Paul a dit : « Dieu nous 

a ressuscités avec lui et nous a fait asseoir avec lui dans le royaume céleste 

en Jésus-Christ » (Eph 2:6). Si nous sommes ressuscités avec le Messie, nous 

devons continuer à nous concentrer sur les choses d'en haut, où le Messie est 

assis à la droite de Dieu (Col 3:1). Être ressuscités avec Christ et être assis 

dans les lieux célestes est notre position spirituelle actuelle « en Christ », 

mais être assis avec Christ sur son trône terrestre au renouvellement de toutes 

choses, et y régner avec lui, est une autre affaire. C'est là notre glorification 

future. 

Les Évangiles synoptiques ont été écrits pour résumer la vie et 

l'enseignement de Jésus, et pour répondre à la question : qui était ce 

personnage ? Les auteurs des Évangiles citent abondamment la Bible 

hébraïque et identifient Jésus au Messie, un personnage mystérieux, objet de 

nombreuses prophéties ; mystérieux au sens de ses titres divins. Il était 

généralement considéré par les Juifs de l'époque comme un sauveur qui 

délivrerait Israël de ses ennemis et régnerait sur lui avec droiture, justice et 

paix. Il exercerait également une profonde influence sur les nations du 

monde. 

L'Évangile de Matthieu commence par une généalogie de Jésus le Messie, 

prouvant qu'il était un descendant d'Abraham, le père de la nation juive, et 

un descendant de David, le roi le plus vénéré d'Israël, et celui à qui Dieu avait 

fait la promesse suivante : 

Quand ta vie sera accomplie et que tu iras rejoindre tes ancêtres, je 

susciterai ta descendance après toi, celui qui sortira de tes entrailles, 

et j'affermirai son royaume. Il bâtira un temple (une maison) dédié à 

mon nom, et j'affermirai le trône de son royaume pour toujours (2 S 

7:12-13). 

Bien que la promesse ait été en partie accomplie par son fils Salomon, qui 

construisit le temple de Jérusalem, elle est également considérée comme une 

prophétie messianique. C'est le Fils suprême de David qui bâtirait son Église 

et régnerait éternellement. Dieu le désignera comme son Fils premier-né, le 

plus élevé des rois de la terre. Il établira la lignée de David pour toujours, 

son trône aussi longtemps que les cieux subsisteront (Ps 89:27-29). La « 

maison » que le Messie bâtit est la communauté messianique, l'Église que 

Jésus a promis de bâtir, et qui deviendra finalement la maison royale du 

royaume messianique. La maison de Dieu est l'Église du Dieu vivant, 



colonne et fondement de la vérité (1 Ti 3:15). Nous sommes actuellement en 

train d'être édifiés pour former une maison spirituelle, un sacerdoce saint, 

offrant des sacrifices spirituels agréables à Dieu par Jésus le Messie (1 P 2:5). 

En tant qu'enfants de Dieu, nous sommes héritiers de toutes choses, y 

compris du gouvernement du monde. 

À la naissance de Jésus (Mt 2:10), des astrologues venus d'Orient arrivèrent 

à Jérusalem à la recherche du nouveau-né, roi des Juifs. Apprenant la 

nouvelle, le roi Hérode tua tous les enfants mâles de moins de deux ans de 

Bethléem et des environs, craignant un rival. Jésus fut emmené en Égypte et 

s'enfuit. Un ange apparut à Marie (Lc 1:32-33) et lui annonça qu'elle 

enfanterait un fils et qu'elle l'appellerait Jésus. L'ange lui dit que son fils 

régnerait sur Israël pour toujours. Autrement dit, il serait le Messie ! Il serait 

grand et appelé Fils du Très-Haut, et Dieu lui donnerait le trône de son 

ancêtre David, et son royaume ne finirait jamais. 

Zacharie, le père de Jean-Baptiste, prophétisa également au sujet de Jésus, 

soulignant son ascendance davidique. Il affirma que Dieu leur avait suscité 

un puissant Sauveur issu de la famille de son serviteur David, comme il 

l'avait promis par l'intermédiaire de ses saints prophètes (Lc 1:68-70). Ainsi, 

Jésus est clairement identifié dans ces premiers chapitres de Matthieu et de 

Luc comme le Messie, le roi attendu dans la lignée de David. Il est aussi 

appelé « le Seigneur », et quel autre homme, hormis le Messie, pourrait être 

appelé Seigneur ? 

La question principale abordée dans ce livre concerne l'expression de 

Matthieu « le royaume des cieux », ou « royaume de Dieu », telle qu'elle est 

utilisée par d'autres auteurs du NT. Mon objectif est de montrer que cette 

expression ne fait pas référence à la royauté ou à la souveraineté de Dieu le 

Père, universelle et éternelle, qui ne peut logiquement être considérée comme 

« proche ». Sa royauté ne peut pas non plus être héritée ou acquise. 

L'expression fait régulièrement référence au Messie lui-même, à la royauté 

qui vient de Dieu, à la royauté établie par Dieu le Père, à la royauté de son 

Fils bien-aimé. Contrairement à la souveraineté de Dieu sur tous, cette 

royauté s'exerce sur Terre lorsqu'un roi humain règne pour une période 

limitée mais longue. Il régnera depuis Jérusalem et sa royauté doit être 

identifiée à celle promise au « Fils de l'homme » et aux saints (Dn 7:13-14, 

27, Ap 20:4-6). 

Lorsque Jésus accomplit son ministère public pendant trois ans, tout en 

formant ses disciples, il se trouva confronté à une tâche difficile. Il était né 

Messie et Seigneur, mais il ne pouvait l'annoncer publiquement. Lorsque ses 

disciples comprirent la vérité sur son identité, il leur dit de n'en parler à 

personne. Il était le Messie, le roi promis d'Israël, et son message concernait 



son royaume à venir, mais il ne pouvait le communiquer dans son 

enseignement qu'en utilisant un langage ambigu. Il se présentait à la 

troisième personne, le Fils de l'homme. Et son royaume à venir, il le nommait 

« royaume de Dieu », ce qui en grec pouvait signifier le royaume de Dieu 

(génitif), ou le royaume d'origine divine, le royaume de Dieu (ablatif). 

Fort de cette compréhension, examinons ce que Jésus a dit lorsque le 

gouverneur romain Pilate lui a demandé s'il était le roi des Juifs (Jn 18:33). 

Jésus a d'abord éludé la question, mais a finalement donné une réponse plus 

claire. Il a dit que son royaume n'appartenait pas à ce monde. Si c'était le cas, 

ses serviteurs auraient lutté pour l'empêcher d'être livré aux chefs juifs. Puis 

Jésus a dit : Mais pour l'instant, mon royaume n'est pas d'ici. Alors, tu es roi 

? a dit Pilate. Jésus a répondu : Tu le dis, je suis roi. Je suis né pour cela, et 

je suis venu dans le monde pour cela : rendre témoignage à la vérité. 

Quiconque est attaché à la vérité écoute ma voix (Jn 18:37). Jésus avait bien 

son royaume, mais son origine n'était pas de ce monde, tout comme il n'était 

pas de ce monde. Il est l'homme du ciel, et son royaume était du ciel, lui 

ayant été donné par Dieu. Mais son royaume sera de ce monde, car il régnera 

sur la terre. Ce que je veux dire ici, c'est que Jésus est né pour être roi, mais 

son autorité ne vient pas d'ici-bas, mais de Dieu. L'expression « royaume de 

Dieu » fait référence à son règne sur Terre et non à la souveraineté du Père. 

Jésus a dû parler en paraboles et utiliser des expressions énigmatiques, mais 

nous y verrons plus clair si, chaque fois que nous lirons parler du royaume 

de Dieu dans un contexte futur, nous l'interprétons comme le royaume 

messianique à venir. 

Les gens reconnaissaient-ils Jésus comme le Messie ? Ils étaient divisés et le 

doute régnait. Au début, les chefs ne le prenaient pas au sérieux, mais ses 

miracles les inquiétaient. Même ses disciples étaient perplexes. D'un côté, il 

était un faiseur de miracles, un guérisseur et sans aucun doute un prophète. 

Les démons, qui appelaient souvent Jésus le Fils de Dieu, encourageaient 

aussi la croyance en sa majesté. Mais d'un autre côté, des preuves 

contredisaient cette croyance. Jésus était un piètre prédicateur itinérant, une 

conception incomplète du roi messianique. Ensuite, Jésus lui-même parlait 

du Fils de l'homme à la troisième personne, ce qui suggérait que le Messie 

pourrait être une autre personne. De plus, il parlait généralement du royaume 

de Dieu comme d'une chose future. Voulant suggérer aux gens qu'il était le 

Messie, il disait que le royaume était proche, ou parmi vous. À d'autres 

occasions, son discours affirmait clairement qu'il était le Messie. Il disait aux 

foules qu'elles devaient croire en lui et se donner à lui de tout leur cœur. Il 

disait, par exemple, que quiconque le confesserait devant les hommes, il le 

confesserait devant Dieu (Mt 10:32). Cela n'avait aucune implication 

politique. 



Le Messie dans les Actes 

Le titre Christ, qui signifie Messie, apparaît plus de 500 fois dans le livre des 

Actes et les épîtres. De plus, le royaume de Dieu est mentionné environ 28 

fois dans les livres du NT qui suivent les Évangiles. Luc déclare, au dernier 

verset du livre des Actes, que Paul a continué à prêcher le royaume de Dieu 

et à enseigner avec assurance et liberté le Seigneur Jésus-Christ (Ac 28:31). 

Pourtant, dans ses 13 épîtres, Paul n'y fait référence que 15 fois, y compris 

des expressions apparentées, par exemple : « le royaume du Fils qu'il aime ». 

Il ne parle qu'une seule fois (1 Co 15:24-25) du règne du Christ sur terre, 

mais six fois il évoque l'héritage de la royauté divine. Par ailleurs, sa 

principale préoccupation était la situation actuelle des chrétiens et des 

Églises. 

Alors, à quoi se rapportent les références au royaume de Dieu dans les Actes 

et les épîtres ? Enseignent-elles un futur royaume messianique, ou 

l'assimilent-elles d'une manière ou d'une autre à l'Église ? Paul a dit aux 

croyants de Colosses que Dieu les avait qualifiés pour partager l'héritage des 

saints dans la lumière. Il les avait délivrés de la puissance des ténèbres et les 

avait introduits dans le royaume de son Fils bien-aimé, par qui ils ont la 

rédemption, le pardon des péchés (Col 1:12-13). Ce verset est souvent cité 

pour montrer que le royaume a déjà commencé, ou est déjà réalisé, et qu'il 

est une réalité présente. Oui, nous sommes sauvés, nos péchés sont 

pardonnés, nous avons été adoptés comme enfants de Dieu, nous sommes 

membres de la famille royale et nous sommes un royaume de prêtres au 

service de notre Dieu. Mais nous ne régnons pas encore ! Nous sommes 

justifiés, mais pas encore glorifiés. Dieu a commencé une bonne œuvre en 

nous, mais elle ne sera parfaite qu'au retour de Jésus-Christ et de notre 

résurrection. La chair et le sang ne peuvent pas hériter de la royauté. 

Étant « en Christ », nous sommes assis avec lui dans le royaume céleste (Eph 

2:6), mais cette affirmation est proleptique, annoncée en prévision de notre 

avenir certain et destinée à notre édification et à notre encouragement. Mais 

le monde ne peut et ne veut pas la reconnaître. Les chrétiens sont déjà entrés 

dans la monarchie et attendent le retour de Jésus pour voir comment cela 

évoluera. Elle s'inscrit dans un contexte passé, car toutes nos bénédictions 

statutaires nous sont accordées dès notre naissance d'en haut. Cependant, il 

n'y a aucune raison de parler d'« eschatologie réalisée », comme beaucoup le 

font. « Réalisée » signifie que quelque chose est présent dans la réalité. Ce 

n'est pas le cas du royaume de Dieu. Dans le monde spirituel, nous avons été 

délivrés de la puissance du diable, nous sommes de nouvelles créatures en 

Christ et nous vivons par la puissance du Saint-Esprit. Une fois né de 

nouveau, une personne devient enfant de Dieu et partage immédiatement la 



vie de Dieu qui appartient au futur. Mais le royaume du Messie n'est pas 

notre expérience spirituelle présente. Elle n'est pas encore arrivée dans le 

monde réel ; le Messie n'est pas encore assis sur son trône terrestre. Il n'a 

actuellement ni trône, ni territoire, ni sujets. Paul parle du Messie qui est en 

nous comme de notre glorieuse espérance (Col 1:27). Nous avons une 

relation avec Dieu, nous faisons l'expérience d'une vie nouvelle et nous 

savons que nous sommes « en Christ », mais la gloire est encore à venir. 

Luc raconte que Jésus ressuscité est apparu à ses disciples pendant quarante 

jours et leur a parlé du royaume de Dieu (Ac 1:3). De quoi leur a-t-il parlé ? 

Parlait-il de l'Église, qui n'avait pas encore commencé ? Ou du royaume du 

Messie, qui, comme nous le savons maintenant, n'était pas encore loin ? Les 

deux sont liés, bien sûr, car la véritable Église est composée de ceux qui 

hériteront de la royauté. La conversation de Jésus sur la route d'Emmaüs peut 

nous donner une idée de ce dont il parlait. Il leur a dit que le Messie devait 

souffrir ces choses avant d'entrer dans sa gloire. Puis, commençant par Moïse 

et tous les prophètes, il leur a expliqué tous les passages de l'Écriture le 

concernant (Lc 24:26-27). Et plus tard, il a dit à ses disciples que tout ce qui 

est écrit à son sujet dans la loi de Moïse, les prophètes et les Psaumes devait 

s'accomplir (Lc 24:44). 

Voilà ce que nous avons entendu de la bouche même de Jésus. Toutes les 

prophéties messianiques de l'AT devaient s'accomplir. Par exemple :Ésaïe 

11:10, cité par Paul dans l'épître aux Romains, annonce que le Messie se 

lèverait pour gouverner les nations, et qu'elles espéreraient en lui (Rm 15:12). 

Ésaïe prophétisa que le Messie élèverait une bannière pour les nations, 

rassemblerait les dispersés d'Israël et rassemblerait le peuple dispersé de Juda 

des quatre coins de la terre (Es 11:12). 

Pierre a dit à la foule à Jérusalem que le Messie devait rester au ciel jusqu'à 

ce que vienne son heure, en tant que Messie, et tout rétablir à la perfection. 

Ils devaient se repentir et se tourner vers lui pour que leurs péchés soient 

effacés, afin que des temps de rafraîchissement viennent de la part du 

Seigneur et qu'il leur envoie Jésus, qu'il avait désigné depuis longtemps 

comme Messie. Pierre a dit que Jésus devait rester au ciel jusqu'au temps du 

rétablissement de toutes choses, annoncé par Dieu par ses prophètes (Ac 

3:19-21). Paul a dit que nous sommes cohéritiers avec Christ. Ni lui ni nous 

n'avons encore hérité du royaume. Jésus est assis sur le trône de son Père au 

ciel, attendant que Dieu soumette ses ennemis (Hé 10:13), ce qui culminera 

à Harmaguédon. Son règne sur terre n'a pas encore commencé, pas plus que 

le nôtre. 

Philippe prêchait également la Bonne Nouvelle du royaume de Dieu et du 

nom de Jésus le Messie (Ac 8:12). Dans les Évangiles, l'enseignement du 



royaume de Dieu à un public juif était une chose, tandis que dans les Actes 

et les épîtres, la prédication de l'Évangile et du salut par la mort de Jésus-

Christ en était une autre. Peut-être la prédication de Philippe aux Samaritains 

assiste-t-elle à un mélange de ces messages. 

Paul et Barnabas prêchaient aux Juifs et aux non-Juifs de Galatie, leur disant 

qu'ils devaient endurer de nombreuses épreuves avant d'entrer dans le 

royaume de Dieu (Ac 14:22). Que veut dire Paul ici par entrer dans le 

royaume de Dieu ? Est-ce synonyme d'« être sauvé » ? Son message est-il 

désormais un mélange du royaume du Messie et du message de l'Évangile ? 

Ou se concentre-t-il sur l'avenir ? Le royaume de Dieu fait probablement 

référence au règne futur du Messie. Les chrétiens connaissent généralement 

la souffrance dans cette vie avant d'être glorifiés dans l'au-delà. Le 

commentaire de FF Bruce sur ce verset est : « Pas de croix, pas de 

couronne ». 

Le Messie dans les épîtres de Paul 

Le terme « Christ » est devenu un nom personnel dans les épîtres, où Jésus 

est souvent appelé Jésus-Christ, le christ Jésus, et Seigneur Jésus-Christ. Les 

épîtres de Paul ne font que quelques références éparses au royaume, et 

l'accent est parfois passé du règne futur du Christ aux implications de ce 

règne sur la vie chrétienne présente. 

Paul déclare que le royaume de Dieu ne consiste pas en nourriture et boisson, 

mais en justice, paix et joie produites par le Saint-Esprit (Rm 14:17), et que 

le royaume de Dieu n'est pas que paroles, mais puissance (1 Co 4:20). 

Cependant, aucune de ces affirmations ne prouve que le royaume a été 

réalisé ; elles enseignent des vérités intemporelles à son sujet. Si tel est le 

destin du royaume messianique de Dieu, alors cela devrait se refléter dans 

nos relations présentes. Paul parle généralement du royaume comme d'un 

royaume futur, notamment en ce qui concerne son héritage. Il a déclaré que 

les méchants n'en hériteront pas, insistant sur les péchés sexuels (1 

Corinthiens 6:9). Sa déclaration la plus claire sur le royaume messianique se 

trouve dans son chapitre sur la résurrection. Il affirme que la résurrection se 

produit dans l'ordre approprié : d'abord le Messie, puis ceux qui 

appartiennent au Messie lors de sa venue. Jean dit qu'il s'agit de la première 

résurrection et que les autres morts ne reviendront à la vie que mille ans plus 

tard (Ap 20:5). Puis vient la fin, quand, après avoir supprimé toute 

domination, toute autorité et tout pouvoir, Jésus remet la royauté à Dieu le 

Père. Il doit régner comme régent de Dieu depuis Sion jusqu'à ce qu'il ait mis 

tous ses ennemis sous ses pieds (1 Co 15:23-25). 



Il fait ensuite une déclaration significative : les corps mortels, faits de chair 

et de sang, ne peuvent hériter du royaume de Dieu, et ce qui se corrompt ne 

peut hériter de ce qui ne se corrompt pas (1 Co 15:50). Paul affirme ici la 

nécessité de la résurrection avant l'entrée dans la royauté messianique. La 

résurrection a lieu au retour de Jésus, lorsque les croyants héritent de la 

royauté. Ceci est enseigné par Apocalypse 20, qui indique clairement que la 

résurrection des justes a lieu avant le début du règne millénaire du Christ sur 

terre, preuve que le royaume de Dieu n'est pas encore présent. Les autres 

morts reviendront à la vie lorsque les mille ans se termineront par le jugement 

dernier. 

Paul appelle les membres de son équipe d'évangélisation à œuvrer pour le 

royaume de Dieu (Col 4:11). Le règne du Messie est le but, l'apogée vers 

laquelle tend toute œuvre chrétienne. Les âmes gagnées au Seigneur 

entreront alors dans la gloire et y recevront leur récompense. Paul exhorte 

les chrétiens de Thessalonique à vivre d'une manière digne de Dieu qui les 

appelle à son royaume et à sa gloire (1 Th 2:12). Ce verset ne mentionne pas 

spécifiquement le royaume de Dieu, mais « son royaume » désigne la même 

chose. Comme nous l'avons vu tout au long de ce livre, il ne fait pas référence 

au règne universel de Dieu, mais au règne terrestre du Messie qui émane de 

Dieu. Le temps est ici présent, ou plutôt habituel ; c'est ce que Dieu fait 

habituellement : il appelle les hommes à entrer dans la royauté et la gloire de 

son Fils. Telle est leur destination ultime. 

En adressant une charge solennelle à Timothée, Paul la fonde sur des réalités 

futures : la venue de Jésus pour établir son royaume messianique, lorsqu'il 

jugera les vivants et les morts. Il dit : 

Je t'en conjure devant Dieu et devant Jésus-Christ, qui doit juger les 

vivants et les morts, et à cause de son avènement et de son règne (2 

Ti 4:1). 

Le Seigneur me délivrera de toute attaque maléfique et me conduira 

en toute sécurité dans son royaume céleste (2 Ti 4:18). 

Le verset 1 fait référence aux événements futurs décrits dans Apocalypse 19 

- 20 : la seconde venue du Christ, le millénium et les jugements à venir. Au 

verset 18, Paul dit que le Seigneur le délivrerait et l’emmènerait sain et sauf 

dans son royaume céleste (2 Ti 4:18). Qu’entend-il par « royaume céleste » ? 

Le commentaire de la NIV suggère le ciel lui-même. Il pourrait faire 

référence à la Nouvelle Jérusalem, une cité céleste qui descend sur la Terre, 

car c’est la future demeure de la famille royale après la résurrection (Ap 

21:2). Le lexique grec de la Bible affirme que le mot grec « céleste » peut 

désigner quelque chose qui existe, qui y appartient par nature, ou qui en vient. 

Le royaume du Messie trouve sa source en Dieu ; on dit donc qu’il est céleste 



ou qu’il vient du ciel, sans pour autant signifier qu’il est au ciel. Il a été 

prophétisé que le Messie régnerait sur la Terre, et les saints régneront avec 

lui sur la Terre (Dn 7:27, Ap 5:10). 

Le Messie dans les épîtres restantes 

Il n'y a que quatre références au royaume du Messie dans ces épîtres, mais il 

est significatif que ces auteurs l'interprètent comme un royaume terrestre à 

venir. Citant Psaume 45:6, l'auteur de l'épître aux Hébreux dit à propos du 

Fils : « Ton trône, ô Dieu, est éternel, et le sceptre de ta royauté est un sceptre 

de justice » (Hé 1:8). Il interprète le roi comme le Messie, le Fils de Dieu, 

qu'il a établi héritier de toutes choses et dont le royaume a toujours été 

considéré comme terrestre. Puis il dit aux chrétiens que, puisqu'ils reçoivent 

un royaume inébranlable, ils doivent être reconnaissants (Hé 12:28). 

Recevoir le royaume équivaut à en hériter, à régner en cohéritiers avec le 

Messie pendant son règne millénaire. 

Jacques dit que Dieu a choisi ceux qui sont pauvres aux yeux du monde pour 

qu'ils soient riches en foi et héritent du royaume qu'il a promis à ceux qui 

l'aiment (Jc 2:5). Voir aussi Jacques 1:12 où il dit que c'est l'homme qui a 

résisté à l'épreuve qui recevra la couronne de vie ; la couronne du vainqueur 

qui dure pour la vie éternelle. 

Pierre dit que les chrétiens doivent confirmer leur vocation et leur élection, 

car ainsi ils recevront généreusement l'entrée dans le royaume éternel de 

notre Seigneur et Sauveur Jésus le Messie (2 Pi 1:11). Pierre fait 

probablement allusion à Daniel 7, où il est dit que le royaume, l'autorité et la 

magnificence de toutes les nations de la terre seraient donnés aux saints des 

lieux célestes. Leur royaume sera un royaume éternel, et toutes les autorités 

les serviront et leur obéiront. Le pronom singulier fait référence à 

l'expression hébraïque « le peuple des saints des lieux célestes ». Comme 

« peuple » en hébreu est singulier, le pronom qui lui est associé l'est aussi. 

En français, il devrait être pluriel. Il fait référence aux saints, et non au 

Messie, qui n'est plus mentionné depuis Daniel 7:13. 

Le Messie dans l'Apocalypse 

Le Christ/Messie est mentionné sept fois dans l'Apocalypse, traduit 

seulement deux fois par la NIV. Le terme « royaume de Dieu » n'y apparaît 

jamais. Néanmoins, le livre est intitulé « La Révélation de Jésus-Christ (le 

Messie) » et il est mentionné sous de nombreux titres et noms, dont « Jésus » 

quatorze fois. Les quatre versets suivants font référence au royaume du 

Messie : 



Apocalypse 1:5b-6a Jésus, qui nous aime et nous a libérés de nos péchés par 

son sang, a fait de nous un royaume, des prêtres pour son Dieu et Père. La 

Bible en français courant traduit le mot « royaume » de manière plus 

significative par « maison royale ». Le sens premier est « royauté », mais ici, 

il n'est pas abstrait ; il désigne ceux qui règnent, la monarchie ou la maison 

royale, ceux que l'on appelle parfois les « fils du royaume ». 

Apocalypse 5:10 L'Agneau (Messie) a racheté des hommes pour former un 

royaume (maison royale ou monarchie) et des prêtres pour notre Dieu, et ils 

régneront sur la Terre. Ceci reprend ce qui a été dit dans la référence 

précédente, avec l'information supplémentaire que les saints gouverneront la 

Terre. Le royaume de Dieu (royauté messianique) vient du ciel, mais le règne 

est sur Terre. Le Messie, Jésus, régnera sur le monde entier avec sa famille 

royale, les saints, rachetés par son sang. Je préfère la traduction à « Terre », 

car il n'existe aucune preuve scripturale que le Messie ou les saints vivront 

sur Terre. Il est plus probable que les rachetés ressuscités vivront et 

gouverneront la Terre depuis la Nouvelle Jérusalem, qui descendra du ciel 

lors de la résurrection. 

Apocalypse 11:15 Le son de la septième trompette marque le point 

culminant du livre, lorsque le royaume du monde devient celui du Seigneur 

et de son régent, le Messie, qui gouvernera le monde jusqu'à sa fin. Ce verset 

central reflète le point culminant du livre. Ce royaume appartient à la planète 

Terre et constitue très certainement une allusion à Daniel 2:44 et 7:14. Le 

royaume du monde est au singulier car la domination et le règne sur le monde 

entier passeront des tyrans au Messie. Tous les royaumes terrestres prendront 

fin subitement. Le verset 17 dit : « Tu as pris ta grande puissance et tu as 

commencé à régner. » Le verbe est à l'aoriste, ce qui évoque une action 

unique et distincte du passé. Il désigne ici le moment où le Messie est devenu 

roi ou a commencé son règne. 

Apocalypse 12:10 Une voix forte dans le ciel annonce que le salut, la 

puissance, le royaume de notre Dieu et l'autorité de son Messie sont arrivés. 

C'est le point culminant. Il y eut une guerre dans le ciel, et Satan, qui avait 

égaré le monde entier, fut précipité sur terre avec ses démons. Le temps est 

venu pour que le royaume de Dieu se manifeste et que l'autorité de son 

régent, le Messie, s'affirme. Le livre de l'Apocalypse est un livre 

apocalyptique sur la fin des temps présents, culminant avec la venue du 

Messie juif, Jésus, sa victoire sur ses ennemis et le début de son règne sur la 

terre. 

 

 



Les titres de Jésus dans l'Apocalypse 

Nous allons maintenant vérifier la terminologie utilisée dans l’Apocalypse 

pour décrire la personne de Jésus et sa victoire en tant que Messie. 

1:5  Jésus le Messie, le témoin, le fidèle, le premier-né des morts et le 

prince des rois de la terre. 

1:8 L'Alpha et l'Oméga, qui est, qui était et qui vient, le Tout-Puissant. 

1:17-18 Le premier et le dernier (cf. Is 44:6, 48:12), le vivant. 

2:18  Le Fils de Dieu. 

3:7 Celui qui est saint et véritable, qui a la clé de David. 

La clé de la maison de David est mentionnée dans Ésaïe 22:22. Les clés sont 

des symboles d'autorité et, dans ce contexte, elles mènent à la royauté 

messianique, au trône davidique. Dans Matthieu 16:19, Jésus annonce qu'il 

remettra les clés du royaume à Pierre. 

3:14 L'Amen, le témoin fidèle et véritable, l'auteur de la création de Dieu. 

5:5 Le Lion de la tribu de Juda, la Racine de David. 

L'image du lion trouve son origine dans une ancienne prophétie messianique 

(Gn 49:9-10). Jacob bénit Juda, le déclarant comme un lionceau. Le sceptre 

ne le quitterait pas, ni le bâton de roi d'entre ses pieds, jusqu'à ce que vienne 

celui qui les possède tous deux, et à qui appartiendrait l'allégeance des 

nations. « Racine de David » se traduit mieux par « Rejeton ou Descendant 

de David ». Un rejeton naît de la racine d'un arbre ou d'une plante, même 

considéré comme mort, et fait symboliquement référence au Messie, issu de 

la lignée royale de David, fils d'Isaï, 1 000 ans après David et plus de 400 

ans après le dernier roi de Juda. Une autre prophétie, en Isaïe 11:1-2, annonce 

qu'un rejeton sortira du tronc d'Isaï, et qu'un rameau issu de ses racines 

portera du fruit. 

5:12 L'Agneau immolé (cf. Is 53, 7) 

11:15 Son Messie. 

Le Père et le Fils partagent le trône, mais le pronom reste singulier car les 

membres de la Trinité ne font qu'un. Le Seigneur est souverain sur tous, le 

Messie, son régent sur la Terre. Cf. Ps 2,6, où le Seigneur installe son régent 

sur le mont Sion. 

14:14 Le Fils de l'homme. 



Celui qui est « semblable à un fils de l'homme » est Jésus, allusion à Daniel 

7:13. C'est le titre que Jésus utilise fréquemment pour se désigner lui-même 

dans les Évangiles. 

17:14 Seigneur des seigneurs et Roi des rois. 

19:11 Fidèle et vrai. 

19:13 La Parole de Dieu. 

19:16 Roi des rois et Seigneur des seigneurs. 

22:13 L'Alpha et l'Oméga, le premier et le dernier, le commencement et 

la fin. 

22:16 La racine (scion) et le descendant de David, l'étoile brillante du 

matin. 

Ce nom final vient d'une prophétie messianique donnée par Balaam, fils de 

Beor (Nb 24:17) : 

Je peux le voir, mais pas maintenant. 

Je l'observe, mais de loin. 

Une étoile jaillit de Jacob, 

un sceptre s'élève d'Israël. 

Bien que la référence immédiate soit au roi David, ici, dans l'Apocalypse, il 

s'agit de son fils aîné. FF Bruce, dans « L'Apocalypse à Jean » (p. 666), écrit 

que « dans les textes de Qumrân, Nombres 24:17 est un témoignage récurrent 

du guerrier messianique de la fin des temps ». L'étoile était un symbole 

familier dans les écrits juifs pour le roi davidique attendu. L'étoile du matin 

est la promesse que la longue nuit de tribulation est presque terminée et qu'un 

nouveau jour eschatologique est sur le point de se lever. L'étoile de David, 

connue en hébreu sous le nom de Bouclier de David ou Magen David, est un 

symbole reconnu de l'identité juive moderne et du judaïsme. 

Un résumé de l'enseignement de Jésus sur sa messianité 

1. Lorsque Jésus demanda aux disciples qui ils pensaient qu’il était, Pierre 

déclara qu’il était le Messie, et Jésus leur dit de garder cela pour eux. 

2. Aussitôt après, lors de la transfiguration à Césarée de Philippe, Pierre, 

Jacques et Jean virent Jésus dans sa gloire messianique, mais ils ne 

racontèrent à personne ce qu'ils avaient vu. 

3. Lors de son procès devant le grand prêtre, Jésus s’est déclaré le Messie. 

4. Lorsque la Samaritaine parla du Messie, Jésus lui dit que celui qui lui 

parlait était le Messie (Jn 4:26). 



5. Jésus a qualifié Dieu de Père (Jn 5:17) et lui-même de Fils (Jn 5:19-23). 

« Fils de Dieu » était un titre messianique que l'on retrouve dans le 

Psaume 2:7-8, où le Seigneur dit : « Tu es mon fils, aujourd'hui je suis 

devenu ton père. Demande-moi, et je te donnerai les nations en héritage, 

les extrémités de la terre en possession. » L'auteur de l'épître aux Hébreux 

cite ces versets et les relie à Jésus (Hé 1:5). 

6. Jésus a dit que le Père lui avait donné le pouvoir de juger parce qu’il était 

le Messie (Jn 5:27). 

7. Les déclarations « JE SUIS » dans l’Évangile de Jean identifient Jésus au 

nom divin Yahweh, tout comme de nombreux versets qui attribuent la 

divinité au Messie dans l’AT. 

JE SUIS le pain de vie (Jn 6:35). 

JE SUIS le pain descendu du ciel (Jn 6:41). 

Je suis la lumière du monde. Celui qui me suit ne marchera jamais dans 

les ténèbres, mais aura la lumière de la vie (Jn 8:12, cf. Is 49:6). 

Si vous ne croyez pas que JE SUIS, vous mourrez dans vos péchés (Jn 

8:24). 

Avant qu'Abraham fût, JE SUIS ! (Jn 8:58). Les chefs juifs ramassèrent 

des pierres pour le lapider pour blasphème. 

8. L'entrée triomphale de Jésus à Jérusalem s'est faite par le mont des 

Oliviers, un jalon messianique important. C'est du mont des Oliviers qu'il 

est monté au ciel (Ac 1:12), et c'est sur cette même montagne que le 

Messie descendra à son retour (Za 14:4). Jésus est monté sur un âne pour 

accomplir une prophétie messianique (Za 9:9, cf. Mt 21:4-5). La foule 

criait : Hosanna ! Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur ! Béni soit 

le royaume à venir de notre père David (Mc 11:9-10). La foule 

reconnaissait l'importance de cet événement messianique, mais les 

pharisiens rejetaient Jésus comme leur Messie (Lc 19:39). Jésus se rendit 

au temple, où les enfants crièrent : Hosanna au Fils de David (Mt 21:14). 

Ainsi, la croyance en lui comme Messie grandissait. 

9. Jésus interrogea les Juifs sur les raisons pour lesquelles ils l'accusaient de 

blasphème alors qu'il se présentait comme le Fils de Dieu (Jn 10,36). Dieu 

promit à David d'établir le trône de sa descendance pour toujours, d'être 

son père et son fils (2 S 7:12-14). Sur la base de cette promesse, « Fils de 

Dieu » devint un titre messianique. 

10. La foule dit à Jésus qu'elle avait appris de l'AT que le Messie demeure 

éternellement. Alors pourquoi disait-il que le Fils de l'homme doit être 



élevé ? (Jn 12:34). Ici, la foule assimile le Messie à l'expression de Jésus 

« Fils de l'homme ». 

11. La prière de Jésus au Père (Jn 17) ne laisse aucun doute quant à sa propre 

identité. Il appelle Dieu Père et se présente comme Fils. Il affirme avoir 

reçu autorité sur tous les hommes (Dn 7:14, Ps 2). Le lien entre Daniel 

7:14 et Matthieu 28:18-19 est significatif. Daniel affirme que la 

domination, la gloire et le royaume ont été accordés au Messie, afin que 

tous les peuples, toutes les nations et toutes les langues le servent. Dans 

Matthieu, Jésus affirme que toute autorité lui a été donnée au ciel et sur 

la terre, afin que ses disciples aillent enseigner les peuples de toutes les 

nations. 

C'est la Grande Mission, les ordres de l'Église. Jésus donne la vie éternelle 

à tous ceux que le Père lui a donnés. Hériter de la vie éternelle est 

l'équivalent johannique d'hériter du royaume de Dieu. Ayant achevé son 

œuvre, Jésus retrouve maintenant la gloire qu'il avait auprès du Père avant 

la création du monde. Il dit que ceux que le Père lui a donnés savent avec 

certitude qu'il vient du Père et croient qu'il l'a envoyé. Il affirme que tout ce 

qu'il possède appartient au Père, et que tout ce que le Père possède lui 

appartient. Unité totale. Les croyants ont la parole, et Jésus demande leur 

protection contre le malin. Il ne mentionne pas explicitement sa messianité 

ni le royaume de Dieu, mais prie plutôt pour ses disciples et ceux qui croiront 

en lui par leur message. Il prie pour leur unité et dit qu'il leur a donné la 

gloire que le Père lui a donnée. Cette gloire est royale et éternelle. Il leur a 

donné la vie éternelle, et être cohéritiers du Christ et régner avec lui est leur 

gloire. Leur glorification ultime est exprimée dans Apocalypse 3:21, où 

Jésus dit que les vainqueurs partageront une place avec lui sur son trône, 

tout comme il a conquis et partage une place avec le Père sur son trône. 

12. Pilate demanda à Jésus s'il était le roi des Juifs (Jn 18:33). Jésus répondit 

que son royaume n'était pas de ce monde. Il ne dit pas qu'il n'appartenait 

pas à ce monde. La préposition grecqueἐκ 'de, hors de'Il indique que son 

royaume n'a pas son origine dans ce monde, et non qu'il ne se 

manifestera pas dans ce monde. Il a admis qu'il était roi et qu'il était né 

pour cette raison. 

13. Jean a déclaré que son but en écrivant son livre était que les gens 

puissent croire que Jésus est le Messie, le Fils de Dieu, et qu’en croyant 

en lui ils puissent avoir la vie (Jn 20:31). 

14. Après la Cène, Jésus promit à ses disciples de participer à son règne 

dans son futur royaume. Il leur conféra la royauté, tout comme son Père 

lui-même la lui avait conférée, afin qu'ils puissent manger et boire à sa 



table dans son royaume et s'asseoir sur des trônes pour gouverner les 

douze tribus d'Israël (Lc 22:29-30). 

Les preuves présentées dans ce chapitre suffisent amplement à démontrer 

que Jésus est le Messie, le roi à venir promis par les prophètes de l'AT. Jésus 

reviendra sur terre, et cette fois, il régnera sur la terre et accomplira toutes 

les promesses qui ont nourri l'espoir et l'attente des Juifs. 

 


